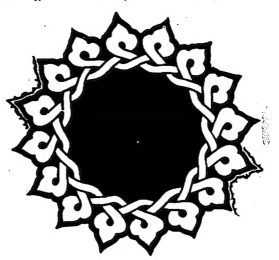
# البعث الاسلام

وحيدالدين خمان ترجمة محسن عثمان الندوى مراجعة.د.عبد الحليم عويس



## وحيد الدين خان

الطبعة الأولى

\_\_\_\_\_ قضية البعث الاسلامي \_\_\_\_\_

حقوق الطبع محفوظة

٥٠٤١ هـ – ١٤٠٥ م

## قضية البعب في الإرد المنهج والشروط

وحيدالدين خسان

مراجعت د . عبد الحليم عوسين

ترجم*ے* محسین عثمان الندوی

دار الصحوة للنشر والتوزيم

3, 3 May and I

Market Market

مطبعة دار التاليف ۸ و ۹ شارع يعقوب بالمالية تليفون ٥٢٨٨

of the set was the o



,



## مقتامة

### بقلم الدكتوو عبد الحليم عويس

هذه هي الترجمة العربية لكتاب وإحياء الإسلام في المنظور القريب المفكر الإسلامي الهندي الكبير وحيد الدين خان .. الذي عرفه قراء العربية من خلال كتبه الكثيرة التي يقف في قمها و الإسلام يتحدى ، و و الدين في مواجهة العلم ».

وعندما أوكل إلى العلامة الكبير «وحيد الدين خان» مراجعة الكتاب ، وفوضى في نشره .. رأيت أن الإسم الذي اختاره الأخ المترجم قد بجد بعض الاعتراضات ، من حيث إن الإسلام في غير حاجة إلى (إحياء) وإنما الذي محتاج إلى هذا (الإحياء) هم المسلمون .. أو هي (علوم الدين) وطرائق عرضه ، وليس الإسلام نفسه .. فدين الله (الإسلام) – كما وصفه أحد المستشرقين – (غض طرى كأن عهده بالوجود (أمس) وتخلصاً من مثل هذا الاعتراض رأيت تسميته «قضية البعث الإسلامي : المهج والشروط » مؤكداً أن هذه التسمية السابقة نفسها التي تتمتع بها التسمية السابقة ، وهي تعبير صحيح تماماً عن (قضية هذا الكتاب)!

وقد جرت العادة عند ترجمة الكتب أن يعرف \_ فى التقديم \_ بمؤلفيها لكنى أجد أن العلامة « وحيد الدين خان » ، قد تجاوز بالنسبة للقارىء العربى \_ هذا الأمر . . وبالتالى ، فأنا أسمح لنفسى بتجاوزه . .

وأما هذا الكتاب فهو (شيء جديد ) بكل معانى الجدة بالنسبة المقارىء العربي ، ولعله سيخالف – في جملته – المسار الذي درج معظم

العاملين للإسلام على السير عليه .. ومن هنا فأنا أتوقع أن يختلف معه كثيرون .. لكن الجدير بالتنويه هنا أنه في عالم (الفكر الإسلامي) ثمة مجال المصواب والخطأ .. والمهم أن تكون عندنا الجرأة لنقرأ الآخرين ، ونحاورهم ثم نأخذ ما نأخذ ، وندع ما ندع .. وليسمح لى القارىء الكريم – وأنا رجل وثيق الصلة بالعمل الإسلامي منذ عشرين سنة أو أكثر – أن أصارحه بأن ما ورد في هذا الكتاب جدير بأن نضعه موضع الاعتبار والاحترام ، وأن نوقن بأن (قضية هذا الكتاب عصحيحة إلى حد كبير ، حتى وإن اختلفنا مع المؤلف في بعض الجزئيات وصور التطبيق .. وأكدنا أننا لانعتقد أن كلام المؤلف لا يمكن أن يغمط الجهاد حقه ، كما أنه لا يمكن أن يعمل الحيوة تقف – دائماً – عند المستوى الفردى .. وفي ضوء احترام هذين العنصرين أؤكد أن تجربتنا في التاريخ تؤيد صدق المنهج الذي سلكه المؤلف ، كما أن تجربتنا المعاشة تؤيده كذلك .

ومن ناحية المبدأ بجب علينا جميعاً الإفادة من آراء الآخرين حتى ولو تركنا بعض تصوراتهم الفرعية .. ومن ثم بجب علينا أن نأخذ ( ٨٠٪) على الأقل – من وجهة نظرى – مما انهمى إليه العلامة وحيد الدين خان ، في دراسته هذه الممتعة حول ( قضية البعث الإسلامي – المهمج والشروط ) مقدرين – في الوقت نفسه – للعمل الجماعي الواضح المسالم ، وللجهاد في ظروفه المقتضية له دورهما ...!!

إنني لن أسمح لنفسى باستعراض قضايا الكتاب المختلفة التي تدور حول قضيته الأساسية .. كما أنني لن أستعرض فصول الكتاب بالصورة التقليدية . وإنما أكتفى مهذه اللمحة العابرة حول احتمالات الإثارة التي أتوقعها لهذا الكتاب .. ويعلم الله أنني قد سمحت لنفسى بأكثر مما يسمح به عادة

( للمراجع ) حتى أفسح مجالا للتعاون السمح ، والتبادل الكريم للآراء ، ولا أترك حبة الحنطة ترفض لمجرد بعض القشور الهشة العالقة بها .

وإنى لجد مسرور لمعايشي هذا الكتاب فترة طويلة خلال المراجعة .. لقدكانت محق رحلة مضنية .. لكني تعلمت منها الكثير ...والجديد ؟

## دكتور عبد الحليم عويس

The state of the s

<sup>(1) 20</sup> y 1 to 1 to 1

To the state of th

. 4 ..

the first free how with the transfer on the second of the

فى منطقة جبلية قرب نيرونى بإفريقيا الوسطى تدعى بـ « كيغالى » لا Kigali » – تتمير عناظرها الطبيعية الحلابة – أقيم مركز إسلامى كبير يسمى بالفرنسية « Lecentre Cultural Islamique » ( المركز الثقافى الإسلامى محيث تقرر عقد مؤتمر للشباب العرب المثقفين في سنة ١٩٨١ وكنت مدعواً لذلك الاجتماع بقية إلقاء عدة محاضرات حول الدعوة الإسلامية وإحياء الإسلام.

وهذا الكتاب هو باكورة المحاضرات التي أعددتها لذلك الاجتماع الذي أجلّ ولم يقينض لى أن أحضره – وتدور هذه المحاضرات – رغم تكرار بعض الأفكار – حول محور واحد، هو أن البعث الإسلامي الجديد يقتضي منا الآن ( العقل المفكور ) و( التخطيط الصائب ) و( العمل الجاد ) وليس الأعمال التافهة ولا مجرد الآمال العريضة والأماني الفارغة .

لقد أسكن النبي إبراهيم عليه السلام ( ١٩٨٥ – ٢١٤٠ ق. م ) ذريته في الحجاز ، ولما شرع إبراهيم يبني الكعبة ، دعا ربّه قائلاً : « ربنا وابعث فيهم رسولاً منهم يتلو عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكّيهم إنك أنت العزيز الحكيم » ( البقرة : ١٣٩ ) .

ولقد كان إبراهيم عليه السلام نبياً ، وتقبل الله منه هذا الدعاء جملة وتفصيلا . ولكن كما يعرف الجميع فإن النبي العربي قد ظهر بعد ألفين وخمسائة سنة ، أي خلال القرن السادس الميلادي ، وهذا خير دليل

<sup>﴿</sup>١) لاندرى من ابن للمؤلف الفاضل هذا التحديد (!!) المراجع !!

على أن الله لا يغير النظام الكونى ولا يحدث أمراً بالصدفة، بل إن من سنته سبحانه أن محول إرادته إلى الواقع خلال أوضاع سائرة سبراً طبيعياً ، وليس من خلال الطلام وخوارق العادات – فعلى الرغم من قبول الله دعاء إبراهيم فإن النبى العربى محمداً لم يظهر إلا عندما بلغت الأحوال فى سيرها مرحلة يتحتم فيها ظهوره كخاتم للنبيين عليهم الصلاة والسلام.

إن الإسلام محتاج لكى يقوم بدوره من جديد إلى الالتزام بالحكمة الربانية ، وإلى الإعان بالمستقبل الوضاء للإسلام ، لكى نبذر بذورنا فى الحال ، ونحن مؤهلون بسلاح الصبر الذى يشبه صبر غارس « الحور » ليصبح شجراً قائماً صلباً في مدة مائة سنة .

إن هذا يتطلب منا رحابة صدر لتنشأ دعوتنا مثل الأزهار والرياحين للأصدقاء والحصوم ولكنى تتوهج هذه الدعوة مثل الشمس المطلة على كل مرتفع ومنخفض.

هذا وقد تحقق دعاء نبى الله ابراهيم ، مع مراعاة جميع الحقائق الكونية والتاريخية ، فكيف تتوقع أن تكلل جهودنا بالنجاح المفاجىء بدون مراعاة الحقائق الموضوعية في هذه الدنيا . كلا فإن الظل لن يستقيم ما دام العود معوجاً .

Patrick Company of the Company

## مستومات للمعت فيذ

إن نظام الأرض والسموات نظام عجيب تحار فيه العقول ، وإذا فكر فيه باحث فعلى أى شيء محصل؟ إنه سيحصل على أرقام وإحصاءات عجيبة ، فإن قطر الأرض ( ٣٥ ألف ميل ) وحجم الشمس يزيد اثنتي عشرة ألف مرة ( ١٢٠٠٠ ) عن الأرض. والمسافة بين الأرض والشمس ثلاثون مائة ألف ميل وتسعون مليوناً ، والأرض تدور على محورها بسرعة ألف ميل في كل ساعة .

وهذه هى الأرقام التى يحصل عليها العلماء بدراسة الكون والعالم . ولكن عندما ينظر المؤمن إلى هذا الكون فإن نظرته هذه تدلمه على الحقيقة العليا التى ترتفع فوق كل الأرقام وتنظم حركتها ، فقد ورد فى القرآن :

« إن فى خلق السموات والأرض واختلاف الليل والهار لآيات لأولى الألباب ، الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون فى خلق السموات والأرض ، ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار . ربنا إننا ربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته وما للظالمين من أنصار . ربنا إننا سمعنا منادياً ينادى للإيمان أن آمنوا بربكم فآمنا . ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار . ربنا وآتنا ما وعدتنا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة إنك لا تخلف الميعاد » [(آل عران: ١٩٤ – ١٩٤) :

لقد نظر العالم الطبيعي أو الفلكي إلى الكون و نظر المؤمن إلى الكون .

فأما العالم فقد نظر بنظرة علمية بيما نظر المؤمن بنظرة إعانية .. إن هذا الفارق بين المشاهدتين يشكل السبب الحقيقي في الفروق بين نتائج المشاهدة لكليهما فمن نظر إلى الكون بنظرة علمية بحتة فإنه لا مجد إلا أرقاماً وأعداداً تُعد وتحرُصي ، ومن نظر إلى الكون بنظرة إعانية فإن الله يتجلى له في هذا الكون إنه يرى في كل شيء آية من آيات الله ، وإنه يرى أن كل شيء بجرى في الكون إنما بجرى محكمة من الله وتقديره ، وإنه يرى وراء أستار هذا الكون ( الجنة و الجحيم ) .. إنه ينال غذاء إعانياً لروحه ، ويستكشف سر هذا الكون و هدفه فيقتر ب من الله ويزداد إعاناً به ..!!

ويتجلى لنا من هذا أن للمعرفة مستوين : مستوى ظاهرياً ومستوى الطنياً ، وأن الاختلاف بين هذين المستوين يوجد فى كل شيء ، وهذا ما يثبته لنا القوآن والسنة الصحيحة ، فعن ابن مسعود قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( إنما أنزل القرآن على سبعة أحرف لكل آية منها ظهر وبطن ولكل حد مطلع ) ( سراج السنة ) .

و ( المطلع ) هو موضع الاطلاع من المرتفع إلى المنحدر ، فإنك إذا قمت على أرض مستوية فلا ترى إلاما كان قريباً منك، أما إذا قمت على هضبة من الأرض فسترى ما يكون على مسافة بعيدة أيضاً .

ولذلك فهناك مهجان للاستفادة من القرآن أو مستويان للفهم القرآن : مستوى المدلول الظاهرى الذى يستطيع أن يفهمه كل من يقرأ القرآن ؛ ومستوى المدلول الآخر العميق الذى لايناله إلا من تفكر فيه وتدبره . فالمستوى المعرفى الظاهرى للقرآن هو أن نقف على معانى ظاهر الكلمات ونأخذ مدلولها ، ولا نعمل النظر فى معانها العميقة .. وأما فهم القرآن على المستوى الداخلى فهو أن نصل بالبصيرة النفاذة إلى دلالات الآيات العميقة ولا نقتصر على السطور بل نقرأ ما يكمن بين السطور أيضاً .

ونأتى عثالين في هذا السياق ليتبِّن الأمو:

۱ — لقد ورد في القرآن قول الله تعالى : « أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل و أعناب تجرى من نحمها الأنهار له فيها من كل الثرات و أصابه الكبر و له ذرية ضعفاء فأصابها إعصار فيه نار فاحترقت كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون ». ( البقرة : ٢٦٦ )

فقد تلا الحليفة الثانى عمر الفاروق – رضى الله عنه – هذه الآية في جلسة وقال: إن هذه الآية أرقتنى طوال الليلة، ثم استوضح الناس وسأل عن مدلول هذه الآية ، فقال بعض الناس: إن هذه الآية تذكر حدائق الأعناب والنخيل، وتذكر أنها نعمة من نعم الله وأن الله يعطيها من يشاء أو ينزل مصائب الإعصار والطوفان عليها متى يشاء – فكأن هذه الآيات لم تكن لها إلا هذه المعانى التي أدركها البسطاء السذج من الناس.

لكن عبد الله بن عباس الذي كان في مطلع شبابه وقتذاك فقد قال : إن في هذه الآية تمثيلا العمل الإنساني . فسأل عمر – رضى الله عنه بحانه وأي عمل ؟ . . فقال : هذا مثال لشخص غنى آتاه الله ما لا ثم بعث سبحانه إليه شيطاناً لامتحانه ، فارتكب الآثام حنى أحبطت أعماله . فقال عمر رضى الله عنه : صدقت . ثم استطرد في شرح الآية فقال : إنه قد عنى بها العمل ، لأن ابن آدم أفقر ما يكون إلى جنته إذا كبر سنه وكثرت عياله، وابن آدم أفقر ما يكون إلى عمله يوم القيامة . ( تفسير ابن كثير ) والذين كانوا ينظرون إلى تلك الآية عنظار ظاهرى أدركوا المدلول الظاهرى لكلمة الجنة ، والذين نظروا إلى تلك الآية عنظار باطى اعتبروا الكلمة تمثيلا، كأن مدلول الكلمة وفق التفسير الأول يتعلق بثمرات الدنيا ولكنه وفق كأن مدلول الكلمة وفق التفسير الأول يتعلق بثمرات الدنيا ولكنه وفق التفسير الآول تعلق بثمرات الدنيا ولكنه وفق

٢ - و لما توفى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - اختلف الناس في أمر الحلافة ، فمنهم من قال : إن الانتخاب بجب أن يكون فى جماعة المهاجرين ، وبعضهم كانوا يتحمسون للأنصار ، وكان الناس مختلفين حول مسألة بيعة الحليفة ، وهنا ننقل قطعة مما رواد ابن أبى شيبة عن ابن سيرين .. لقد روى هذا الاختلاف فقال :

« وأنى الناس عند أبى عبيدة بن الحراح فقال : تأتونى وفيكم ثانى النين » (كنز العمال : مجلد ٣ صفحة ١٤ ) ، وأبو عبيدة يريد من قوله أن يذكرهم أنه عندما هاجر النبى — صلى الله عليه وسلم — من مكة إلى المدينة كان الوفد المهاجر يشتمل على شخصين هما رسول الله — صلى الله عليه وسلم — وصاحبه أبى بكر ، ولهذا جاء في القرآن : (إذ أخرجه الذبن كفروا ثانى اثنين إذهما في الغار » التوبة : ٤٠ .

والذين كانوا ينظرون إلى هذه الآية بالمستوى اللفظى لم يصلوا إلى حل مسألة الخلافة ، والذين كانوا ينظرون إلى الآية بمستوى الفهم الداخلى وصلوا إلى حل هذه المسألة حلا ناجعاً ووجدوا أن القرآن قد سبق ، فحل مسألة ترتيب الحلافة . فكلمة « ثانى اثنين ، تدل على أن مكانة أبى بكر تأتى بعد رسول الله — صلى الله عليه وسلم .

والبحث الظاهرى للآية وقف عند واقعة غار ثور ، بينها البحث الداخلى الأعمق أرشدنا إلى طريق حل مباشر للمسألة التى نجمت عن وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم ، وهى مسألة اختيار الحليفة وذلك عن طريق الفهم وفق المستوى الداخلي . . . وهو المستوى الأعمق ! ! فهناك إذن فقه بالدين وفهم للقرآن على المستوى الظاهرى ، وفيه يرى الإنسان ما يبدو ظاهراً ويعمل على غراره – ولكن هناك عمل وفهم آخر – فالفاهم الأول ( الظاهرى ) للقرآن كالسابح على سطح البحر ، أما الثاني فكالغواص على الدرد . .

إنه يصل إلى أغوار المفاهيم ، ويرى هذا الإنسان ( الفاهم ) الحقائق المستبرة رأى العين ، إنه يرى الله فى حجب الغيب ، ولئن كان شأن هذا الإنسان مثل أى إنسان فى الظاهر فإنه يختلف عنه من الناحية النفسية فيختلف تخطيطه عن تخطيطه وتختلف رؤيته للأشياء عن رؤية الآخرين .

إن الإنسان الذي يقف علمه عند السطح الظاهري لا يأخذ من الآيات الآ ديناً يمس جسمه ، ولا يصل إلى شغاف قلبه ، أما من قرأ ما بين السطور فسيأخذ نصيباً أوفر من المعانى حيث يكون ذلك غذاء ربانياً لروحه.

ولقد ورد فى القرآن قوله تعالى : « ولباس التقوى ذلك خبر » ( الأعراف : ٢٦ ) فالشخص العادى يفهم أن المراد من اللباس هو اللباس الحسانى فبرى أنه من الواجب أن يكون اللباس مطابقاً لأوامر الإسلام ونواهيه ، ولكن عندما قرأ هذه الآية عروة بن الزبير علم أن اللباس هنا تمثيل وشرح « فلباس التقوى » يكون نخشية الله ، فكما أن الجسم الإنسانى عتاج فى زينته إلى لباس ، فإن الروح تحتاج فى زينتها إلى تقوى الله وخشيته ( تفسر ابن كثر ) :

وكذاك الأمر في الجانب الاجماعي للدين .. فإن إقامة الدين في المجتمع إما أن تكون باعتبار السطح الظاهري أو باعتبار المستوى الباطني ، فقد كان المسلمون يفكرون في « الحديبية » في العام السادس الهجرى أن الجهاد هو أن ينازلوا الكفار عسكرياً ، فإن موت العز خير من حياة الذل ، ولكن رسول الله ، وأبا بكر الصديق كانا يريان أن فتح الإسلام يتحقق بقبول جميع شروط الكفار وعقد مم عاهدة ( اللاحرب ) معهم ليتحسن الوضع ويستتب الأمر لحملة الدعوة – كان الناس يريدون حل هذه المسألة بالسيف المصلت .. وأما الذين أوتوا حكمة وبصيرة فقد اعتقدوا أن الحل يكمن في الدعوة ، وهذا هو الميزان الذي لا يبارى فيه دين

الإسلام. وأضرب لكم مثلا آخر من سبرة الحسن والحسن رضى الله عنه لقد واجه كل منهما وضعاً مماثلاً في حياتهما – واجه الحسن رضى الله عنه مسألة معاوية ، بينا واجه الحسن مسألة يزيد بن معاوية – رأى الحسن رضى الله عنه بنظرة ظاهرة واعتبر المسألة مسألة حق وباطل فدافع عن الحق وحارب الباطل ، وبعكس ذلك نظر الحسن رضى الله عنه إلى المسألة بوجهة النظر العملية فرأى أنه من الحكمة أن يتحاشى النزاع والصدام ويتنازل عن الموقف ويزهد في السياسة والحكم.

والتاريخ يشهد أن الحسين بن على رضى الله عنه دفن فى كربلاء ، وأنه ترك الباطل كما هو على وجه الأرض ، ونتج عن مهمج الحسن بن على رضى الله عنه أن الإسلام قد بلغ أوج الاستقرار السياسى ، وتلاشى الحلاف والصراع ، وأخذ الإسلام يزحف من جديد إلى أصقاع العالم المختلفة – وبعد توقف الفتوحات – ومن ثم امتدت جيوش الدولة الأموية إلى نصف المعمورة تقريباً.

إن السياسة الرشيدة المنتصرة في الشئون الاجتماعية تكمن في الصبر والعجلة وعدم والجلد ، وإن السياسة السطحية تكمن في انعدام الصبر والعجلة وعدم التخطيط ، بحيث يبدو لبعض المسلمين وكأنهم يعيشون على الأرض وحدهم مع أنهم يعيشون – بالتأكيد – بين الأمم الأخرى على هذه الأرض التي تعتبر مكان امتحان ، وقد أتيحت لكل شخص وأمة فرصة العمل – على الأرض – سواء كانت هذه الأمة ظالمة أو عادلة ، فإذا أصيب المسلمون بسوء من شخص كان أو فئة وثارت ثائرتهم ونهضوا بدافع من الثأر والغضب واستعجلوا أمرهم فلن يكون نصيبهم إلا الحيبة والفشل.

ولكن إذا تحمل المسلمون السوء فى بداية الأمر ثم فكروا فى مختلف

جوانب القضية تفكراً بهديهم إلى جوانب ضعفهم وأسباب قوة الحصوم، ثم وصلوا إلى الحل الحقيقي للمعضلة بالعقل المنطقي السليم ، إذا فعلوا ذلك ملتزمين بالروية والصبر فسيكونون قد وصلوا إلى حقائق الحكمة المنسجمة مع سنن الكون .. والمصبر المحتم هو النصر والتوفيق والتمكين في الأرض .

إن عدم الصبر والاندفاع بدافع العواطف الحائجة بهوى بالإنسان إلى حضيض الأعمال الطائشة ، بينا يهدى الصبر إلى ( صراط ، التخطيط وحسن التصميم .. وفي دنيانا هذه يمنى العمل الطائش دائماً بالفشل .. بينا يكلل العمل المدروس المخطط له – دائماً – بالنجاح والبقاء ..

Charles and the second of the

Market of the

## منهجئية الفكر

كانت الأرض الواقعة بين دجلة والفرات المسهاة ٥ مسوبوتاميا ٥ فى التاريخ القديم (العراق حالياً) آهلة بذرية آدم الذين كانوا مسلمين آنذاك . ولكن عندما سرى فيهم الفساد بعث الله لهدايتهم رسوله سيدنا نوحاً عليه السلام ، ولكن القوم لم يرضوا بترك الفسوق والعصيان فحل بهم العذاب في شكل طوفان ، فركب نوح مع شرذمة قليلة من أصحابه في سفينة ، فنجت هذه السفينة ومن عليها من هذا الطوفان العظيم ، وغرق الباقون .

وقد ورد في القرآن أن ابن نوح لم يتفق مع والده ولم يومن به ، فذهب فريسة الطوفان ( ونادى نوح ابنه وكان في معزل يا بني اركب معنا ولا تكن مع الكافرين . قال سآوى إلى جبل يعصمني من الماء . قال لا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم » ) هود : ٤٣ ( لقد كان نوح عليه السلام يرى الطوفان ( من أمر الله ) فركب السفينة ولكن ابنه رأى الطوفان أمر آ ( مناخياً ) وظاهرة من ظواهر الطبيعة فهرع إلى الجبل . فكان الفيصل بين النظرتين جوهرياً فنجى أحدهما بروحه .. وأما الآخر فابتلعته أمواج الطوفان حين آمن بالظاهرة الطبيعية وكفر ( بأمر الله ) .

إنك إن آمنت بأن طوفاناً قد جاء بأمر من الله فسوف تسعى إلى مرضاة الله وتتولد فى نفسك كيفية التضرع وحالة الخشية « فلولا إذ جاءهم بأسنا تضرعوا ولكن قست قلوبهم وزين لهم الشيطان ما كانوا يعملون » ( الأنعام : ٤٣ ) .

وأما إذا اعتبرته حادثة من الحوادث التي تطرأ آناء الليل وآناء النهار بحكم ظروف الطبيعة فسوف تنمو في نفسك الغفلة والمعصية كما كانت في قفس ابن نوح عليه السلام . والمسلمون يواجهون في هذا الزمان بعديد من الأعاصير وأنواع من الطوفان ، فقد هيمنت عليم الشعوب الكافرة والقوى اللادينية سواء كانوا و في أوطانهم – أغلبية أم أقلية .. فهنا أو هناك تصب الأمم الكافرة الحاقدة جام غضها عليهم ، وبالتالى فهم يعانون في كل مكان أنواع العذاب والشقاء .. وأحياناً تنفذ تلك الأمم المعادية إرادتها الناقمة على المسلمين عن طريق استغلال فئة منهم وجعلها عيلة لها ، وفي حال بائس كهذا كان على المسلمين أن يتذكروا وعد الله أكثر من مرة في القرآن الكريم بأنه مع المؤمنين : « ولن تغنى عنكم فئتكم شيئاً ولو كثرت وإن الله مع المؤمنين » ( الأنهال : ١٩ ) . وبأنه سيدافع عن المؤمنين الصادقين : « إن الله يدافع عن المؤمنين الصادقين .

و بأنه لن يسمح بهيمنة الكافرين على المؤمنين الصادتين : « ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا » ( النساء : ١٤١ ) .

وفى ضوء هذه الآيات التى بجب أن نعيها نحن المسلمين فإن علينا أن نعتقد أن ما يتنزل من البلايا والنوائب إنما هو تنبيه من الله ، وأنه فى حقيقته أمر من أمور الله وليس من الأمور البشرية العادية أو الظواهر الطبيعية .. والسؤال الواجب هنا :

كيف يرى المسلمون اليوم هذه النوائب والخطوب المحيطة بهم ؟

إن المسلمين في مشارق الأرض ومناربها يتحدثون علناً ويطنبون في أحاديثهم بأن هذه الأمور كلها إنما هي دسائس ضد المسلمين تقوم بها القوى المعادية للإسلام.

إِنْ أَقَلَامِنَا وَأَلَسَنَنَا لَا تَأْلُو وَسَعًا وَلَا تَدَخَرَ جَهَدًا فِي إِثْبَاتَ هَذَا الْأَمْرِ الوحيد ، وقلما يوجد من يرى في هذه المصائب أنها من أمر الله ، بل ذهب بعض الناس ليكتشفوا يد « البيت الأبيض » وذهب غيرهم ليكتشف يد « البيت الأحمر » ، فمنهم من ينهم قوماً مشركين ، ومنهم من يلوم جماعة أخرى من الكافرين . وهذه — فى الحق — ضلالة ما بعدها ضلالة — وهذه هي الفكرة التي أضلت الجماعات الإسلامية فى هذا الزمان حيث إنهم اعتبروا (أمراً إلهياً) يؤدبهم الله به — مجرد حدث من الأحداث الإنسانية العادية ...

فالتاريخ يعيد نفسه ، لأن الحطيئة التي اقتر فها ابن نوح عليه السلام في قصة الطوفان يقترفها المسلمون في هذا الزمان.

ولو أن المسلمين اعتبروا من هذا الوضع القاسى المرير الذي يعيشونه على امتداد الدنيا بأجمعها أمراً إلهيا لرجعوا إلى الله وأنابوا ونشأت فيهم فكرة إصلاح النفس وتزكية القلب وتنمية العقل ، وأصبحت همهم موجهة إلى إصلاح تعاملهم مع الله على ضوء مهج الإسلام .. ولكنهم اعتبروه تآمراً إنسانياً ودسيسة من الدسائس ، فبالتالى ثارت ثائرتهم وجن جنوبهم وانتشرت نقمة عارمة بين مجتمعاتهم ضد الأمم الأخرى .

والإنسان المسلم يومن بأن الله قادر قدرة مطلقة فإذا حسب أن النكبة التي ألمت به إنما هي من عند الله فسوف تنمو فيه نفسية التضرع والابتهال إلى الله و تغير نفسه من الداخل .

ولكن الإنسان إذا تأكد أن النكبة هي من تلقاء إنسان آخر فسوف تتولد فيه عوامل الثأر والحقد والنقمة ، وهذه حالة المسلمين ي العالم برمته فقد أصبحوا مغيظين حانقين ناقمين على الذين يصنعون بهم الموامرات .

وجدير بالذكر أن لجميع حاملي الكتب السهاوية قانوناً إلهياً خاصاً موجزه أن الفساد عندما يسرى في مجتماتهم فإن الله ينزل عليهم المصائب

والعقوبات العاجلة لينتبهوا ويصلحوا ما بأنفسهم ؛ فالمهود الذين حملوا ديناً قدعاً نالوا عقوبات شديدة في تاريخهم بما كسبت أيديهم من ضلال وفساد أسهب « الكتاب المقدس » في ذكرها ، فقد حفلت التوراة بذكر العقوبات التي حدثت قبل ميلاد المسيح عليه السلام في الزبور وأشعياء وأرميا وبابل ، والعقوبات التي نزلت بعد الميلاد ذكرت في أناجيل متى ولوقا ، فمثلا يأتى ذكر الفساد في الهود في الكتاب على النحو التالى:

فاشتد قهر الله على عياله فأدان ميراثه (إسرائيل) ونقم نقمة شديدة فألقى بنى إسرائيل تحت هيمنة الأمم الأخرى وحكم فيهم أعداءهم . (الزبور الباب ١٠٦).

وإن المقت الذي تعرض له اليهود جاء ذكره في القرآن :

«وقضينا إلى بنى إسرائيل فى الكتاب لتفسدن فى الأرض مرتبن ولتعلن علواً كبيراً. فإذا جاء وعد أولاهما بعثنا عليكم عباداً لنا أولى بأس شديد فجاسوا خلال الديار وكان وعداً مفعولا ثم رددنا لكم الكرة عليهم وأمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم أكثر نفيراً ، إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها فإذا جاء وعد الآخرة ليسوءوا وجوهكم وليدخلوا المسجد كما دخلوه أول مرة وليتبروا ما علوا تتبيراً ، عسى ربكم أن يرحمكم وإن عدتم عدنا وجعلنا جهنم للكافرين حصيراً » ( الإسراء : ٤ - ٨ ) .

ويظهر مما أسلفنا أن هذه العقوبات الإلهية أجريت على الهود بأيدى الناس ، فمثلا قطع دابر الحكومة الإسرائيلية بغلبة سامرية فى ٧٣١ قبل ميلاد المسيح فقد أعمل السيف فى رقاب الهود فقتل عشرات الآلاف مهم ومن ثم أجلى الهود من معظم بقاع فلسطين وحلت مكانهم أمم أخرى واستوطنت هذه الأراضى . ولم ينزل الله الملائكة على الأرض لمعاقبة الهود

بل كان ذلك الحاكم الأشورى سارغون الثانى « Sargon ، هو الذي نفذ هذه العقوبة الإلهية على الهود ، وفي عام ٥٨٦ قبل ميلاد المسيح عندما قتل الهود في القدس وذاقوا الاستعباد والذل والحوان وأحرق البيت المقدس فإن ذلك أيضاً لم يكن بالإمدادات السماوية بل كان على يد ملك بابل « مختنصر » ، ثم كان الهجوم على البيت المقدس في عام ١٦٨ قبل الميلاد مما جعل اليهود مستعبدين أذلاء مرة أخرى وأحرقت صحفهم انسهاوية . وفى هذه المرة أيضاً لم تكن العقوبة بيد الوسائل غير العادية ولكن ذلك كان بواسطة ملك الشام ( انطيوخس الرابع ) " Antiochus » الذي صب جام غضبه على الهود ، ثم دخل المحتلون الأجانب فلسطين مرة أخرى في عام ٦٣ قبل ميلاد المسيح ، فتوغلوا في البيت المقدس و أخضعوا الهود . وبدهي أن الذي فعل ذلك لم يكن مخلوقاً سهاوياً بل كان فاتحاً رومياً يدعى ( بومبى Bompey ) ثم شنت غارة شعواء على بيت المقدس في عام ٧٠م ودمر هيكل سلمان وتحولت المدينة المقدسة إلى أنقاض وبلغ عدد الضحايا من البهود نحو ماثة وخمسن ألفاً ، وجعل الباقون عبيداً مستضعفين .. وفي هذه المرة أيضاً لم يظهر الملائكة بل حقق الله العقوبة بواسطة الملك الرومي ( تيتس Titus

وقد اعتاد اليهود فى تاريخهم نسبة هذه الأحداث إلى الأعداء ولم يكونوا محسبون أن ذلك من عند الله ، لأن الشخصية البشرية الظاهرة كانت حجاباً أكبر ، ولكن القرآن والإنجيل يصدقان على أن تلك العقوبات كانت من عند الله ولو كانت الأيدى الإنسانية هى التى تعمل فى الظاهر ، ولو أدرك اليهود أن جميع هذه العقوبات هى من عند الله لنشأت فيهم روح العبادة والتوبة ، ولكنهم رأوا أن هذه الاضطهادات إنما هى نتيجة الدسائس والمؤامرات فتولدت فيهم روح الغفلة ونفسية التمرد .. والحقيقة أن الله

لا يبعث عقوباته بالملائكة بل تنفذ تلك العقوبات بواسطة البشر لكى تسترخى سدول الإمتحان على وجه الحقيقة ، ولكى ينتبه العقلاء ويصلحوا شئونهم ، وأما الذين غرقوا فى ظلام الغفلة والجهل فلن يزدادوا إلا ظلماً وعدواناً .

ودار التاريخ.. وظهر المسلمون ، وأصبحوا – أيضاً – فى عصرنا الحديث – يوجهون النهم واللوم إلى غيرهم فبذلك نشأت فيهم فكرة سلبية لا تمت بصلة إلى الحقيقة ولم تتولد فيهم عقلية تقوم عليها جهود مجدية صالحة.

ولأن المسلمين اعتادوا أن يروا الأوضاع من جهة أنها ( مؤامرة ) فقد أصبحوا لا يرون خطأهم فى أمر من الأمور وأخذوا يوجهون اللوم والنهمة إلى الآخرين ونتج عن ذلك أن فكرتهم الدينية أصبحت موجهة إلى السياسة – فقط – غير أن الفكرة الدينية فى الواقع بجب أن تكون موجهة إلى الآخرة – أولا – وبالتالى أصبح المسلمون أمة خالية من الشخصية ، إذ أن الشخصية تتولد من الشعور بالمسئولية ، وقد أصبح الشأن فى المسلمين أنهم لا يعرفون أية مسئولية ولا يدركون أى واجب .. وحسبهم فقط أن يطالبوا بالحقوق .

ونتيجة لذلك فقد أصبح مهج المسلمين في هذا الزمان مهجاً (قومياً) بدلا من أن يكون مهجاً فابعاً من ( المبدأ ) وحده ، لأن الشعب الذي يعتبر الآخرين خصوماً له يغدو مهجه (قومياً ) وإن هذا الوضع قد يفضي إلى الاقتتال والتخاص بن المسلمين لأن المسلمين عندما لا يقدرون على منازلة شعوب أخرى عسكرياً فإنهم يتخاصمون فيا بينهم إطفاء لنار العداوة في قلومهم وإرواء لنرعة الصراع المتأججة في صدورهم.

وإن الحسارة الفادحة التي تنتج عن هذه الفكرة الحاطئة هي أن المسلمين تخلوا عن فكرة ( الدعوة ) التي هي مقصد وجودهم وغاية إخراجهم إلى حيز الوجود ، فالمسلم الذي يدعو الناس إلى دين الرحمة والهداية ، محترق قلبه ويتفجر شفقة ورحمة بهم، ولكن لما اصطلح المسلمون على فكرة الموامرات والدسائس ، تكونت فيهم نفسية موجهة ضد الآخرين ، فكرة الموامرات والدسائس ، تكونت فيهم نفسية موجهة ضد الآخرين ، إنها نفسية الكراهية والحقد وأخذ الثأر ، فإذا كان هذا حالم ، فكيف يمكن لهم أن يقوموا بعمل الدعوة بإخلاض وجدية .. أجل كيف عكن المقلب الحاقد نشر الحب والعقل المظلم نشر النور ؟!!

A STATE OF STATE OF THE STATE OF STATE

with the control of the state of the control of the second

the section of the contract of

· Company of the comp

## الوعى الفكرى الصحبح

لقدورد فى القرآن الكريم « ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السهاء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون» (الأعراف: ٩٦).

وقد ورد نفس المعنى فى الهود فقال : « ولو أنهم أقاموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليهم من ربهم لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم» (المائدة : ٦٦).

فلماذا هذه الخيرات والبركات والنعم لمجرد الإيمان بالوحى ؟ ..

بعض الناس بحسب أن هناك طلاسم سحرية تكمن فى كامة الإيمان ، وتفتح أبواب الكنوز بمجرد حركة اللسان كما كان باب الكنز يفتح بكلمة ( افتح يا شمسم ) فى الأسطورة المروية عن سالف العصر والأوان .

ولكن هذه الفكرة لا تشوبها شائبة من الحقيقة فلو كانت هذه البركات تتوقف على حركة اللسان فإن المسلمين يلهجون بكلمة الإيمان اليوم أكثر بكثير من قديم الزمان لأن اللاهجين بكلمة الإيمان يشارف عددهم مئات الملابين في العالم ، ولكننا نعرف أن المسلمين رغم هذه الكثرة الكاثرة والأغلبية الساحقة لا يجدون سبيلا إلى بركات السماء ولا إلى بركات الأرض.

والحقيقة أن الأمر ليس بهن وليس كما يفهمه الناس ، فإن كلمة الإيمان في هذه الآيات ترادف الثورة الفكرية ، والذين آمنوا بمحمد – صلى الله عليه وسلم – من القرون الأولى كانوا يعرفون أن الإيمان في الواقع إرادة فكرية وعزم صميم مصدره الشعور ، ويمكن إدراك هذه

الحقيقة بسهولة إذا ما رأينا المدارك العملية للإيمان بالنسبة لليهود أو العرب المشركين .

ونحن الآن عندما نذكر اسم رسول الله صلى الله عليه وسلم نتذكر ذلك الرجل العظيم الذى أحيطت به هالة العظمة فى التاريخ الذى يمتد إلى أربعمائة وألف سنة ، ولكن ذلك الرجل لم يكن إلا ه محمد بن عبد الله ه إبان بعثته .. فإن تاريخه المحيد لم يكن قد ظهر بعد آنذاك ، بل كان مستوراً وراء حجب المستقبل ، وكان الناس ينظرون إليه كشخص عادى . أما المهود والمشركون فكانوا يعتزون بدين صلب عوده واستقر مكانه . لقد كان المهود يعتنقون ديناً يتألق تاريخه بأساء الرسل مثل موسى وداود وسلمان علمهم السلام . وقد انغرست هذه الأسماء فى أعماق الأذهان منذ فقرة طويلة من التاريخ . وكذلك كان حال المشركين فقد كانوا ينسبون فقرة طويلة من التاريخ . وكذلك كان حال المشركين فقد كانوا ينسبون أنفسهم إلى إبراهيم وإسماعيل وبالتالي كانوا يعتبرون أنفسهم وارثى الكعبة ودين إبراهيم الحنيف ، وهذه اعتبارات كان لها وزن وأثر وقد بلغت من الأهمية مكاناً كبيراً .. ومجمل القول إن نبى الإسلام كان يقف فى ضوء بداية انطلاقة تاريخية فى حين أن المهود والعرب كانوا يقفون فى ضوء شعاع التاريخ الوهاج .

وبناء على هذه الحقيقة فلم يكن الإيمان برسول الإسلام الذى ولد قبل أربعة عشر قرناً والوقوف إلى جانبه أمراً بسيطاً وميسوراً ، بل كان خروجاً عن دين استقرت دعائمه ، و دخولا فى دين لا يعبأ به أحد ، وليس له تاريخ مجيد مشرق القسمات والملامح . لقد كان الأمر تخلياً عن صداقة تتذرع بالمصالح وتتلفع بردائها إلى صداقة لا علاقة لها بالمصالح والمنافع ، وكان الأمر فى الحقيقة – أيضاً – ارتفاعاً عن الأمجاد الرخيصة المادية إلى

أمجاد العظمة غير المادية . و تطلعاً للمستقبل المرتقب الذي يتسامى فيه الإنسان عن الآلهة الملموسة إلى الإبمان برب غبر ملموس .

لقد كانت هذه الحطوة مغامرة كبيرة ، ومثل هذا الحادث لا يحدث في حياة الإنسان ، وكأنه خروج من غرفة و دخول لغرفة أخرى ، بل يحدث أشبه بالزلزلة ، وأقرب إلى الانقلاب في التفكير ، فينبذ الإنسان شيئاً بإرادته و يحسك شيئاً آخر بإرادته أيضاً ، وتتحرك فيه إرادته وتستجاش كوامنه وتتموج سواكنه ، ليمشى في طريقه لعبور جسر من التضحيات بكل غال ورخيص ، وللوصول إلى طريق آخر بنجاح بهتز فيه كيان الإنسان كما تهتز الشجرة التي تحركها موجات من الأعاصير ..

فإذا ما اختارت مجموعة بشرية فكرة أو دعوة على هذا النحو الانقلابى فسوف ينبثق – من جراء هذا – إلى حيز الوج د وعلى سطح الأرض شعب جديد فى أخلاقه وسلوكه وحركته .. يختلف عن أبناء جنسه الآخرين ومن هؤلاء الأفراد يتكون مجتمع جديد غير مسبوق النظير ، يكون مؤهلا ليأتى بالعجائب وليصنع المعجزات على وجه الأرض .

عندما نادى رسول الله – صلى الله عليه وسلم – العرب إلى الإسلام كانت الأديان الأخرى موجودة ومتأصلة فى المجتمع وكانت المصالح مربوطة بها ومعتمدة عليها ، ولكن الإسلام لم يكن فى ذلك الوقت إلا مجرد فكرة أو دعوة لم تترجم إلى الواقع بينها كانت الأديان الأخرى – كما ألمحنا – مراكز منظمة راسخة الجذور ، وفى مثل هذه الحال فإن الالتزام بالإسلام يعنى التضحية بكل شيء والتنازل عن كل مصلحة فى ذلك المجتمع المحارب للفكرة .. هذا بينها كانت المصالح مصونة ومضمونة بالانتهاء إلى أديان أخرى حيث يكون معتنقها شخصاً محترماً فى المحتمع ، لكن هذا ( المحترم )

ما إن يتخذ الإسلام عقيدته ومنهجه حتى يصبح شخصاً غير محترم لأن دينه لم يكن قوى ساعده ولم يصلب عوده ، بل هو دين يحرمه من المنافع الذاتية والقومية . . وفى هذه الظروف كان اعتناق الإسلام يحتاج إلى عزم أكيد وقرار حازم جرىء ، ولهذا كان الذين اعتنقوا هذا الدين فى هذه المرحلة إنما اعتنقوه بسبب هزة شديدة حدثت فى أغوار نفوسهم ، فكان هذا الاعتناق انتفاضة فكرية بالنسبة لهم ، إذ بدأوا يفكرون فى إعادة النظر فى معتقداتهم القديمة المتوارثة . . حينئذ اتخذوا القرار وعقدوا النية ، فنبذوا تلك المعتقدات الجاهلية وراء ظهورهم وعزموا على ألا يرجعوا إليها مهما كانت الظروف ، واختاروا ديناً عضوا عليه بالنواجذ .

وبهذا العمل مزقوا ستار العصبية وغضوا النظر عن المصالح ، وأهملوا المنافع المادية الرعناء ، وخاطروا بأنفسهم ، وأصبحوا منعزلين عن عشائرهم وقبائلهم وأسرهم ومجتمعهم .. ثم هاجروا من أرض التقليد الميت عن وعى واستوطنوا — عن إرادة — أرض العقيدة الحيبة .. أجل : كان الإسلام بالنسبة للمسلمين في العهد الأول انقلاباً فكرياً ، لذلك فقد ولد هذا الانقلاب مجموعة بشرية انقلابية ، بينما أصبح الإسلام بالنسبة لمعظم مسلمي اليوم عقيدة ميتة لا حراك فيها ، وصار الأفراد الذين ينتمون إلى هذا الإسلام يكونون مجموعة بشرية خاملة كالحثة الهامدة فليس فكرهم حاً الإسلام منتجاً .

لقد جاء فى الحديث (بدأ الإسلام غريباً وسيعود كما بدأ فطوبى للغرباء) فإذا أمعنا النظر فى هذا الحديث فسنرى أن التاريخ قد عاد القهقرى إلى ظروف ميلاد الإسلام الأولى ، فالبون شاسع فى عصرنا بن الدين المحفوظ فى القرآن والدين المتبع بن مسلمى هذا الزمان ، فلذا سمى أولهما :

( الدين الكتابى ) و آخرهما : الدين الاجتماعى ، وإن الدين الحقيقى لنلمسه فقط فى الكتاب والسنة ... لقد أصبح هذا الدين غريباً كما كان ، فعاد كما بدأ ، بينما أضحى الدين الموجود والمنظور فى المجتمعات والبيئات المعاصرة مجرد هيئة منظمة اجتماعية ، كما كانت الأديان الأخرى إبان البعثة .

و نحن نرى أن الحركات الإسلامية القوية في هذا العصر تخلد إلى أرض هذا الإسلام المنظور الملموس ، ولو أنها تنباين و تختلف في شعاراتها و هتافاتها بين المطالبة بإسلام جزئى أو إسلام كلى .. ورغم هذا الاختلاف في المطالب فإن جميع هذه الحركات نشأت و نمت على سطح الدين الاجتماعي الموجود وليس على سطح الدين الكتابي الحقيقي ، فأصبح إسلام اليوم مطية وسندا للوصول إلى القيادة والسيادة ، أصبح محلا تجارياً لجلب المنافع ، وسوقاً من الأسواق يمكن بها استدرار الأموال والحصول على ما لا يمكن إحرازه من الأسواق الدنيوية العامة .

إنه يمكن بالإسلام استجاشة العواطف والحصول على التبرعات ، ومل عسناديق النذور ، كما يمكن بالإسلام حشد جمع غفير من الناس والإدلاء بالكلمات الرنانة بين أيديهم .. والغريب أن اليهود كانوا على نفس المنهج الذي نرى المسلمين الآن سائرين عليه في كل مكان .

ومن جانب آخر نشاهد الدين الحقيقى قد أصبح مغلفاً بن دفى الكتاب ولا وجود له إلا باعتباره صورة فكرية ومجرد خيال .. لقد أصبح الدين غريباً بن أتباعه والمتحمسن له .

وفى مثل هذا الواقع القاسى المرير عندما يعتنق شخص مسلم الدين الإسلامى الحقيقى يعتنقه على حساب شعبيته ومكانته فى المجتمع فيحسبه الناس مبتدعاً ديناً جديداً ، فلا توجه إليه الدعوة فى المؤتمرات الدينية ،

ولا يرجى منه أن يتفضل مشكوراً لإلقاء كلمته فى ( الاحتفال القرآنى ) ولو كان قد أمضى عمره فى دراسة القرآن والتأمل فيه ، ولن يقدم له منصب الشيخ الحديث ، فى معهد من المعاهد الدينية ، حتى ولو كان هو شخص البخارى ومسلم أو كان قد أمضى عمره فى دراسة كتب الحديث وعلوم السنة ، ولن يعد من صفوة العلماء الربانيين حتى لو كان فى مكانة رنية من الورع والتقوى ، ولن يعتبر أهلا القب دينى حتى لو كرس حياته الإسلام وخدمته .

ومرد ذلك أن ذلك الشخص يكون ثابتاً على دين الكتاب والسنة ، وناقماً على الدين الاجتماعي الموجود في كل مكان .. ذلك في عصر أصبح فيه دين الكتاب والسنة غريباً بين أتباع الدين الاجتماعي التقليدي ، أعنى هذا الشيء الذي يحسبه الناس ديناً بينا هو مجرد مظاهر وصور وليست من الحقيقة الربانية العميقة في شيء .. إن هذا الدين مأخوذ من التقاليد والعادات وليس نابعاً من مصدري الوحي ( الكتاب والسنة ) .

#### الضربة القاضية

« لعبة كبرم » تعد من الألعاب المنزلية المعروفة وتلعب على اوحة خشبية يرتب فى وسطها تسعة عشر قرصاً يشبه فى حجمه عملة القرش أو الروبية ، والمبادر فى هذه اللعبة يضرب بالقرص الضارب من زاوية اللوحة على جميع الأقراص . وائن كانت هذه الضربة تقع على نقطة واحدة لكنها إذا كانت ناجحة تسمى ( عمل الأستاذ ) أو ضربة « المعلم » ، وحرك كل قرص من مكانه ليدخل الشبكة ..

والحق أن عملية إحياء الدين الحقيقي تحتاج إلى مثل هذا العمل الأستاذي أو إلى ه ضربة المعلم ، حتى يحرك هذا العمل الكبير (ضربة المعلم ) كل

شخص من مكانه ويثير فكره ويلهب عقله فيتمكن من أن يكون مو هلا للتفاعل مع الدين الحقيقي الموجود بين دفتي الكتاب والسنة الشريفة .

ولقد كان هذا هو نفس الأمر الذي وقع في فترة بعثة النبي صلى الله عليه وسلم -- وإن إعادة هذا الواقع إنما هو التجديد الحقيقي للدين في هذا الزمان ، وليست حقيقة تجديد الدين إلا إعادة عمل النبوة ، فقد كان النبي قد أحيا في عهده دين الله مقابل هيكل جامد للأديان الأخرى ، ومحتاج دين الله فى هذا الزمان إلى شخص مهضمه روحاً وقلباً ويتمثله حياة مقابل هيكل قائم للإسلام راج بين المسلمين وبدون إكمال هذا العمل لا يتوقع أن يتكسر جمود الناس في الدين وأن يتحول الناس عن شخصيات وهيئات ومراكز إلى دين الله مباشرة ليفهموا أن الأمور الأساسية هي الدين ويبنوا دينهم على أساس الحقائق بدلا من أن يعتملوا على الكرامات والطلاسم ليذوقوا لذه الدين الحي الفعال وليهجروا الأعمال الخاوية من الروح .. وليدخل الإسلام في أعماقهم كقوة محركة ولا يكون كذيل أو « خاتم ماسي » في اليد لا عمل له في حياه الإنسان ، وليتذوقوا حقيقة التقوى بدلا من أن يعتبروا بعض الأعمال الصناعية ديناً ، وفي هذا الإنمان الصحيح يكمن حل أكبر معضلة تواجه المسلمين في الوقت الحاضر ، وهي المعضلة التي جعلت الإسلام يبدو جزءاً من حركات قومية يقوم بها المسلمون لأغراض مادية من أغراض الدنيا حتى أصبحوا فريسة الأمم والشعوب الأخرى .

ولقد كان من الطبيعى أن ينظر المسلمون الخاضعون للمنطلق القومى إلى الشعوب والأمم نظرة الازدراء والحقد والكراهية . وبالنالى تولدت من جراء ذلك نفسية قوامها الصراع والنزال والأنانية وأصبح المسلمون لا يطربهم إلا ما يروج عن بطولاتهم الحربية أو العسكرية في التاريخ ،

عتالق بذلك التفسر العسكرى الإسلام والحديث عن مميزات النبوة مصطلحات الحكم والسياسة وإشعال نار العوضى والشغب ضد الأمم الأخرى فضلا عن اعتبار هذه الأمم عدوة ظالمة مغتصبة والإعجاب بأساليب الحرب والنضال بدلا من المسالمة والتروى ما أمكن . وقد بلغ ذلك حداً بدأ انناس معه ينظرون إلى كل نداء يدعو إلى الآخرة والدعوة إلى البناء الهادف بهدوء وصمت وروية على أنه موامرة وشاغل عن الثغور ، والجهات أمام أعداء الإسلام ، ومثبط للهمم ومخدر للقوة وداع إلى تفاهة الأمور التي لا أهمية لما ولا أولوية . ولو أقيم الدين الحقيقي على أساس من الحقائق الأبدية وفصل عن هيكل الإسلام الصناعي التقليدي فسهوى هذه الأفكار وتسقط على الأرض .

إن التعبيرات القومية والوطنية للإسلام تعجب الشخص إذا كان فكره منطلقاً من الوضعية القومية ، ولكن إذا برأ الإنسان يعيش فى إطار تعاليم الإسلام فستتلاشى جاذبية هذه التأثيرات القومية ..

إننا أحوج ما نكون إلى هذا الوعى الفكرى أو الثورة فى التفكير ، إن نقطة الانطلاق الوحيدة لأى عمل حقيقى هى التوعية الصحيحة وهى الإقامة الحقيقية لأفراد هذه الملة الإسلامية على أرض الإسلام الحقيقى المنزل فى الكتاب والسنة ، وهى – فى الوقت نفسه – تصحيح لمسار ذلك الاتجاه الذى بجعل الإسلام أشبه بالمذهب الاجتماعي التقليدي .

وعندما يبلغ هذا العمل حداً ملموساً نحو الغاية المنشودة فسيحدث في المسلمين شعور ربانى وسلوك إلحى .. وقبل الوصول إلى هذا المقصود الأول يكون اقتحام المخاطر والقيام بعمل كبير مزازل لا يمكن إلا لإنسان سُلب لبه وضاع عقله وخلامن الإخلاص .

والحقيقة .. أن جميع الأهداف التي نتمني تحقيقها إنما هي النتائج والمحصلات الثانوية لهذا التغيير الفكرى، وإن كافة النتائج التي نترقها ونحن إليها سوف تنبئق من بطن هذا الانقلاب الفكرى الذى سيتمكن بإذن الله – من تحظيم أغلال مئات الأوهام التي أحاطت كياتنا فينتج من ذلك أن يزداد النشاط العلمي و عنح هذا التغيير جرأة وقوة معنوية للأفراد فيقومون بالمهام التاريخية والأعمال المختارة في مجالات شي، وقد ينشي هذا الانقلاب سعة أفق وامتداد طموح في الناس فيخطون خطوات لا يخطوها غيرهم، ويستثير هذا التغيير الوعي الرباني في الأشخاص، فيتمكنون من القيام بتخطيط يقوق كل تقدير، وبالتالي فلا يمكن لألد الأعداء أن يخترق هذا التغيير في تسخير الشعوب والجاليات والمجتمعات تسخيراً حسناً فيصبح لأصحاب هذا التغيير مواقفهم الحيدة على وجه الأرض.

و مجمل القول عندما يتحقق هذا التغيير فستنفجر ينابيع الرزق من الأرض وتهمر أمطار الفضل ، ويكتب الله لهذه الأمة السيادة في الدنيا كما يكتب لها الفوز في الآخرة والخلود في الجنة .

#### حكمة تتابع الشرائع:

إن مقاومة الجمود الديني مطلب أساسي يطالبنا به الله تعالى .. وهذا هو سبب تتابع الشرائع واختلافها في التفاصيل لدى جميع الرسل . لقد كان الهدف هو تجاوز الجمود الديني ، وقد نص على ذلك القرآن حيث يقول : « لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ، ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدةولكن ليبلوكم في ما آتاكم فاستبقوا الحيرات » ( المائدة : ٤٨ ) . وقال تعالى : « لكل أمة جعلنا منسكاً هم ناسكوه فلا ينازعنك في الأمر وادع إلى ربك إنك لعلى هدى مستقم » ( الحج : ٧٢ ) . .

وهذا هو الهدف الذي من أجله جاء الأمر بتحويل القبلة : « ولكل وجهة هو موليها فاستبقوا الخيرات » ( البقرة : ١٤٨ ) .

وبوضوح أكثر : « وما جعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لنعلم من يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه » ( البقرة : ١٤٣ ) .

وقد اصطلح بعض العلماء على استعمال مصطلح (التدرج) لتوضيح الفروق بن الشرائع، وهم يريدون بذلك أن شريعة الله سارت على دروب الرق متدرجة من البساطة نحو الكمال. وهذا هو السبب فى رأجم وجود فروق فى التفاصيل بن الشرائع، مع أنه فى الحقيقة لاأساس لهذا التفسر، وقد أبان القرآن بوضوح أن سبب تغيير الشرائع إنما هو والابتلاء وليس والارتقاء وان الشكل الظاهرى للشريعة إنما يعنى الإظهار الحي للعقائد الدينية، ولكن الشريعة رنما تفقد روحها وحيويها عرور العصور فتتحول الى هيكل جامد انفصلت عنه الآصرة الروحية والنفسية والإنسانية، ولهذا فإن الله سبحانه ينسخ الهيكل القديم للشريعة، ذلك الذي آل مرة إلى عما تقليدى جاف ويغيره حتى يتجدد به الإعان وتتقوى به روح الدين، والناس بالتالى شريعة جديدة بوعى جديد وتصميم جديد.

و فى تلك المرحلة الدقيقة الحاسمة يتضح الفرق بين من و وشعور . ومن يعبد الله جرياً على العادة والتقليد الجامد .

إن تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة مثال نص القرآن على حكمة هذا التغيير « لنعلم من على عقبيه » ( البقرة من الآية ١٤٣ ) . والحق بين من يتبع الحق ومن يتبع المراسم واا المراسم والتقاليد يظل خاضعاً لعصبيته ذلك المهج التقليدي ، ويصحح مسار

,)` . . .

# الدعوة الاركسلامية

عندما يأتى موسم المطر وتهب الرياح الباردة ، وتتبلد السماء بالغيوم يعلن ملك من ملائكة الله تعالى أن الذى يبذر بذوره فى الأرض فسوف يهي الله له نظام الكون لتعود بذوره بفائدة مقدارها سبعمائة ضعف . وهكذا حال الدين فى هذا العصر ، فإن الله جمع جميع الأسباب لدعم الدين وغلبته فبعد مرور قرون متتالية من الزمان ، ظل الأساس الذى تقرر منذ مئات السنين يلائم الدين ويؤيده حتى يقوم عباد الله من المؤمنين لتحقيق الإمكانات التى وفرها الله لهم وبكرسوا جهودهم لهذا الهدف النبيل . أجل إن الذين يكرسون حياتهم لتحقيق هذه المهمة فسوف يعطيهم الله أجراً عظيا فى الآخرة يعادل أكثر من سبعمائة ضعف أو أكثر وينعم عليهم أجراً عظيا فى الآخرة يعادل أكثر من سبعمائة ضعف أو أكثر وينعم عليهم

لقد اجتاز العالم الإسلامى مرحلتين وهو على عتبة باب المرحلة الثالثة ، فليت شعرى من هم الذين سيسجل التاريخ أسهاءهم بمداد من نور . . فتلك بدون شك أكبر مهمة على وجه الأرض . فليتنافس فى ذلك المتنافسون وليضحوا فى سبيل ذلك بأرواحهم وأموالهم .

في هذه الدنيا أيضاً بالقوة والتمكين في الأرض.

## ما هو الإسلام ؟

يكمن سر الإسلام فى كلمة التوحيد فكما أن الشجرة ليست إلا بذرة صغيرة فإن الإسلام أيضاً حقيقة التوحيد وما بقى منه إنما هو مظاهر التوحيد أو متطلباته. والتوحيد فى الظاهر هو أن الله (واحد) وليس أكثر ، بلكن التوحيد فى الحقيقة ليس مسألة تنتمى إلى باب العدد والحساب ، انما هو بالنسبة للإنسان إثبات ذات الله تعالى على حساب نفى ذاته ، رفة ربه ومعرفة نفسه والإيمان بأن الله قادر مطلق ، والعبد بالنسبة لله

عاجز مطلق ، وعندما يعرف الإنسان حقيقة هذه العلاقة بالله تبارك وتعالى فسوف يدرك حقيقة التوحيد ، فالتوحيد والإعمان بالله إرادة واعية من الإنسان ، تعنى الاستسلام أمام الحق ، مع القدرة على الإدراك ، وإن الإيمان هو الاعتراف بالحقيقة والاعتراف بالذي يوحيه الوحى وهو أكبر بروحسنة في هذه الدنيا .

هذا هو التوحيد الذي يدين الكون له مجملته .. إن الأرض والشمس منقادتان لله تعالى على وجه كامل تام ، ولا تحيد النحلة عن الطريق التي وضعها الله لها ، ولكن الأرض والشمس أو النحلة كل منها لا تعمل ولا تودي واجباتها بأمر من شعورها وإرادتها بل إنها جبلت فطرة على هذا الأمر أو سيرت مجبرة على هذا الطريق ، لا عن علم أو عن عمد أو قصد ، وإن الإنسان وحده هو الكائن الحي الذي يجعل نفسه محكوماً بإرادته وشعوره ، وكل شيء في هذا الكون – ما عدا الإنسان – يطبع أمر الله بوجه تام وهو مجبول عليه ولكن طاعة الإنسان – وحده – كما ذكرنا – هي من اختياره . وهي من حبه ورغبته وليس من قهره وإرهابه .

والقرآن يعلمنا أن الأرض والسهاء وما بينهما تسجد لله تعالى ولكن الإنسان عندما يضع رأسه على الأرض ساجداً لله فإن هذا العمل بنفسه عمل جد غريب لا غرابة بعده على وجه الأرض ، لأن الأشياء كلها تسجد لله بدون قصد وإرادة ، والإنسان يسجد لله عن عمد وبقصد وبشعور وإرادة وبدون إكراه ولا إجبار .

وليس ثمة حادثة موجودة فى هذا الكون أهم وأكبر من تلك ' التى تقول : إن كل شىء فى هذا الكون عاجز بالنسبة للقدرة ' بها الإله ، فهذا العجز الكونى ما هو إلا « صفر » مجرد ف الذى يدل على القدرة والقوة .. فوجود شخص موحد ويومن بهذه القدرة هو أكبر حادث يحدث تحت أديم السهاء .. وصاحبه يستحق أفضل الجوائز والتقديرات .

### حقيقة الحنة :

إن الجنة عالم عجيب خلقه الله لعباد المطيعين وسوف تتجلى في هذا العالم صفات الله تعالى الكمالية بكل و ضوح وجلاء ، وقد جاء في القرآن عن أصحاب الجنة: «ولا خوف عليهم ولا هم يحزفون » وهذه ميزة عجيبة إلى حد الإعجاز ، لأننا نرى أنه لا يمكن لشخص أياً كان ، وأيها كان في هذا العالم أن يعيش حياة لا تشوسا شائبة الحزن والحوف .. وقد جاء أيضاً – في القرآن : «تحييهم فيها سلام » وهذه الكلمات تدل على أن الجنة تكون موطناً لزمرة من الناس الذين لا يضمرون في أنفسهم شيئاً من أحاسيس أو مشاعر سلبية ، وقد ذكر في الحديث عن الجنة أن الإنسان أحاسيس أو مشروباً في الجنة فلا نحرج الغذاء والمشروب بطريقة الإفراز (البول والغائط) ، بل سيخرج هواء يفوح بعطر ويزيل ما لحق بالإنسان من أذى ، وهذا يدل على أن الجنة مقام لطيف حيث تخرج بالإنسان من أذى ، وهذا يدل على أن الجنة مقام لطيف حيث تخرج عي فضلات الأغذية بشكل رائحة طيبة .

وقد ورد فى الحديث أن الإنسان لن ينام فى الجنة التى ستتحقق فيها مطالب الإنسان ، وهذا يعنى أن الجنة تكون ملينة بالمتعة واللذة لدرجة أن الإنسان لن يضيع فيها ولو مقدار نوم ليلة حتى وإن عاش ملايين السنين فيالها من لذة ومتعة لا توصف .. و فوق ذلك كله سوف يرى الإنسان خالقه صاحب الحول والطول والفضل والمنة الذى له الأسماء الحسنى وله ما فى السموات والأرض وله سائر الصفات الكاملة ..

هذا هو المكان الذي لم يخطر على قلب بشر فنعم المولى ونعم النصير ونعم المكان ونعم المصير ..

## انحياة الإيمانية

إن هذه الجنة لا يمكن أن محصل علما إنسان بثمن زهيد وإنما هي الجائزة لروح مطمئنة مومنة أثبتت إعاماً بكل طرق الإثبات. فإن الإيمان ليس أمراً هيئاً ولا يكون الإنسان مومناً بممارسة بعض الواجبات الإسلامية مع الذوبان في الحياة الدنيوية العادية . إن الإيمان ليس عملية تركيب لحام شيء بشيء وترقيع عمل بعمل . بل معني الإيمان أن يصبغ حياة الشخص بصبغة الإيمان ، حتى يضم الإيمان بين جناحيه سائر نواحي الحياة . إن الإسلام ليس عثابة ( حنصر ) بيد الإنسان بل هو ( يد ) الإنسان بكاملها فمن جعل الإسلام ذيلا فقد أهان الإسلام وهون من شأنه ، وفي المقابل فإن الإسلام لا يطلب من شخص أن يلعب دور الضابط العسكري ، فإن الإسلام لا يطلب من شخص أن يلعب دور الضابط العسكري ، ويؤدي واجباً إسلامياً . إن هذه السياسة وضيعة لا تمت بصلة إلى الإسلام وإن هذا الأسلوب جرم يقترف ختى الإسلام ، بل هو جريمة للهويل من شأن الإسلام . وهو جزء من حركة تحريف الدين .

وكلا الأمرين ( التلفيق فى الدين أو التحول إلى شرطى وقاض وليس داعية ، يشران الغضب لا الرحمة من الله سبحانه وتعالى .

إن المومن شخص دخل فى قلبه الإسلام على هيئة طوفان نفسى جعله يجد ربه أقرب إليه من حبل الوريد ، إنه إنسان انشغل بمناجاة ربه ، وغمرت خلوته بذكر الله ، ولجم الإسلام لسانه فظل صامتاً لا يتكلم إلا عن ضرورة ، وفى يديه ورجليه أغلال من خوف الله ، إنه بشاهد ميدان الحشر قبل ساعة الحشر .

والواقع أن الأمر الذي يشاهده الكافر بعد موته يجربه الموممن قبل موته فالمؤممن يعرف \_ من دينه \_ في حياته ما لا يعرف الكافر في حياته . إن الكافر سوف يراه – فقط – عندما تتمزق أستار الغيب أمام عقله ، فيصبح الغيب أمامه مشهو داً مكشوفاً.

# الدعوة الإسلامية

إننا نعبر عن لهيب النار عندما يدركنا لظاها بكلمة ( الحرارة ) .. ونعبر عن إحساسنا بالثلج عندما نشعر بصقيعه بكلمة ( البرودة ) .. وهذا هو شأن المؤمن مع الإيمان ، فإن الإيمان لابد أن يجعل نفسه محسوسة فى الخارج ، يشعر المسلم الناس بحرارته ولهذا فوجود موممن على أية بقعة من الأرض بجب أن يكون ضماناً لاستمرارية الدعوة الإسلامية فيها ، فإذًا دخل الإيمان قلب الإنسان فلابد أن يظهر أثره في الحارج .. وهذا هو معنى الدعوة الإسلامية .

إن الدعوة الإسلامية تتوخى إيجاد تغيير في الفرد لا إيجاد زعزعة فى الكيان القومى أو الدولى . إن التغيير الإسلامي بمثابة ثورة نفسية أصلا ، و بما أن الثورة النفسية لا تحدث إلا في نفس الإنسان ، فكذلك يتركز تأثير الإسلام – أولا – في الفرد . والواقع أنه ليس للكيان القومي أو الدولى أى وجود نفسى إلا من مجموع الكيانات الفردية. وإذا استهدف كياناً وطنياً أو دولياً للدعوة الإنسانية فكأنما رمى بسهامه في الفضاء رجماً بالغيب .

وربما نجد الأوضاع القومية أو الجغرافية ندفع بعض الناس إلى الحركة والنشاط ، لكن إذا قدر وبدأت الحركة في الحتمع الإسلامي نتيجة لهذه الأحوال السياسية أو القومية فلن تسمى تلك الحركة حركة إسلامية . وكذلك انطلق المسلمون في صراعهم مع العدو منطلقاً قومياً لكنهم عبروا عنه بكلمة ( الجهاد ) أو إذا شرح المسلمون صراعهم القوى عصطلحات الدين ، فإن هذا التفسير أو الشرح لا ممتان بصلة إلى الإسلام ويكون تسمية ذلك إسلاماً ، تسمية غير حقيقية .. و هذا يستوجب المقاب ولا يستوجب الرحمة أو النعمة . ومن هنا فنحن نرى أن كثيراً من الحركات الإسلامية التي برزت إلى حيز الوجود في هذا العصر لم تنل أية فائدة ، كأنها لم تفز بأية درجة عند الله ..

والحق أن كثيراً من هذه الحركات مجرد قلاقل واضطرابات وطنية لا علاقة لها بالإسلام الحقيقي . إن حركة الدعوة الإسلامية هي حركة الدعوة إلى الجنة .. والجنة مكان لطيف ونفيس سيعمرها أشخاص تخلقوا بأخلاق الله وقاموابشهادة الحق في علاقاتهم اليومية وتحركوا بدافع من الخرة لا من أجل هدف سياسي أو اقتصادي(١).

إن هذه الدنيا دار ابتلاء واختبار ولا يدخل الجنة إلا من فاز فى هذا الاختبار وأثبت أنه يستحق الفوز بالجنسية فى « الجنة » (٢). وأما يقية الناس فير فضون ليعيشوا فى هوة الظلام مطرودين من رحمة الله .

إن العالم الكونى جميل وجذاب ما عدا عالم الإنسان .. انظر إلى عوالم الزهور والرياحين وإلى الأشجار الباسقات الوارفات الظلال ، وانظر إلى المناظر الطبيعية الممتدة بين الأرض والسماء .. إنها تأخذ بمجامع القلوب

<sup>(</sup>۱) بل الأهداف السياسية والاقتصادية وسيلة للآخرة . اكنها وسيلة ضرورية ( المرجع ) .

<sup>(</sup>٢) تعبير جنسية الجنة تعبير لطيف ٠٠ وهي جنسية مؤهلاتها التقوى لا العنصرية (المراجع).

ويود الإنسان أن يراها دون أن يغمض جفنيه ، ولكن على العكس من ذلك دنيا الإنسان فهى حافلة بالأرجاس والآلام والمظالم ، فلماذا هذا الفرق بين عالم الإنسان وعالم الكون ؟ ..

إن السبب الوحيد هو أن العالم الكونى تحكمه النواميس الإلهية الكونية دون اختيار ، ولهذا ظهرت كما شاء الله أن تظهر ، ولكن الإنسان قد أعطاه الله الحرية ، وبسوء استعمال هذه الحرية جعل هذه الدنيا جحيا . إن الله هو مالك جميع الحيرات والطيبات فإذا نفذ إرادته تكونت (الجنة) وإذا أمسك إرادته تكون الجحيم .

والسوال المطروح هنا هو: لماذا عرض الله هذه الدنيا للخطر بإعطاء الإنسان حرية التصرف ليتصرف فيها كيف يشاء ويحول هذا العالم الجميل بسوء تصرفاته وفساد أعماله إلى دار عذاب ؟ ..

والجواب أن ذلك للاختبار والاختيار .. فالفائزون من بنى آدم يستحقون الإقامة فى دار الجنان .. والحاسرون لهم عذاب ألم فى جهم وبئس القرار .

حقيقة أن عالم الله الواسع ينقاد له سبحانه، نحيث لا يتمرد عليه شيء في هذا العالم من النملة إلى الكواكب والمحرات العظيمة .. ولكن جميع هذه المخلوقات منقادة بدون شعور ، ولا تعلم شيئاً إلا الطاعة والانقياد وهي لا تستطيع غير ذلك ، فأراد الله أن نحلق مخلوقاً يتمتع بالحرية فيستعمل هذه الحرية لطاعة الله بإرادة وشعور على علم وعن عمد فكان هذا المخلوق هو هذا الإنسان .

لقد خلقت هذه الدنيا للإنسان اختباراً وابتلاء ، والحق أن قلق الإنسان وعذابه يرجعان إلى ( الفساد في الأرض ) .. وفي رأى مفكر من المفكرين

أن التاريخ الإنسانى كله يبدو كأنه سجل للفساد والظلم .. فالواقع أن الإنسان يستعمل حريته للفساد فى الأرض ، وهذا حق ، ولكن الله سبحانه قدر هذا الجانب المظلم للحياة الإنسانية لأجل اختيار ( النوع الأفضل ) أو الزمرة المصطفاة من الإنسان .

إن الزمرة المحتارة من الحنس البشرى هي النوع الأفضل ، وهوالاء الأفراد هم الأفراد الذين كان بإمكانهم أن يكذبوا الحق فلم يكذبوه ، وكان بوسعهم أن يرفعوها ورضوا بأن يكونوا في الصف الحلني ، وأن يكون خالقهم – سبحانه – هو الآمر والناهي – لقد كانت لهم حرية أن يبنوا قصراً لمصالحهم ، ولكنهم هدموا قصرهم عمول الإيمان ، ورضوا أن يرفع (قصر الحق ) فقط .. على وجه الأرض، وإن الدعوة الإسلامية لترمى إلى العثور على هذه الأرواح النظيفة الطيبة لتنجها من النار ولتسوقها سوقاً إلى الحنة .

## الإصلاح الإسلامي :

إن أساليب الثورة السياسية أو المدنية ليست من الأساليب التي يتوخاها الإسلام مباشرة ولكن التغير إلى الأصلح نتيجة غير مباشرة لتطبيق الإسلام . وعندما تتكون زمرة في مجتمع ما ، تلتزم بأن تحيا للله وتموت لله ، فإنها سوف تقود العهد وحضارته بطريقة تلقائية .. فإن السياسة الإسلامية أو انتظام الإسلامي عارة عن انتقال تلقائي للسلطة إلى أيدى رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله .. إنهم الرجال الذين يتذوقون حلاوة الإعان ولا يرضون بها بديلا ، ويتنازلون عن مطام بهم وأغراضهم في الدنيا .. وبعيشون – وهم في الدنيا – في نعيم الآخرة .. هذه هي ( الزمرة المختارة ) المؤهلة لكي تسود ، وعندما ينتهي إليها الحكم تقيم الصلاة و تأمر بالمعروف

وتنهى عن المنكر ( فهذه هي دعائم النظام الإسلامي) ولا يمكن تكوين هوالاء الأفراد إلا ببناء حركة خالصة للآخرة لاتشوبها شائبة المقاصد الدنيوية ..

وعلى العكس من ذلك إذا حدث انقلاب بقوة المظاهرات أو الهنافات فلن يكون ذلك انقلاباً إسلامياً بل يكون فوضى غالباً ما تكثر فيها هنافات الإسلام بينا تفقد حقيقة الإسلام ، وسوف تنكرر فى هذا الانقلاب كلمات العدل » و « الحق » و « الحكم للإسلام » حتى يكون هناك دوى فى الآفاق ولكنك فى الحقيقة لا تجد وراء هذه الهنافات الا أغراضاً شخصية للقبض على مقاليد السلطة ، والإطاحة بعروش الآخرين ..

إن جميع الاجماعات والمؤتمرات الكبيرة والخطب الرنانة التي تنسر بعنوان الإسلام أو الأخلاق أو الإنسانية ليست في حقيقتها إلا لدعم قيادة حزبية معينة ..

إن الشرط الأساسي للنهضة الإسلامية إنما هو وجود أشخاص فاقدى الأنانية ، وهذه هي الميزة التي تفتقدها الحركات المعاصرة ، بل على العكس فإن هذه الحركات ذات الطابع السياسي والوطني توفر غذاء للأنانية الشخصية وهي لا تستطيع أن تستأصل هذه النفسية الأنانية ، ولا تقدر أية حركة رامية إلى القيام بثورة خارجية على أن تخلق (إخلاصاً) أو طهارة داخلية أو تسهم في تكوين خلق حسن نابع من دافع ذاتي لا من دافع خارجي ، فكما لا يكسب شخص المال لغره فلا يمكن لشخص أن يتصف بصفات فكما لا يكسب شخص المال لغره فلا يمكن لشخص أن يتصف بصفات عسنة بمحركات خارجية .. والذين يعتقدون أن التحلي بالأخلاق النبيلة يمكن أن يتم باسم « النظام » إنما يقدمون الدليل على سطحيهم وبلاههم فقط يمكن أن يتم باسم « النظام » إنما يقدمون الدليل على سطحيهم وبلاههم فقط

#### وظيفة الرسول :

مهمة الإسلام مهمة واحدة وهي دعوة الناس إلى التوحيد ورصد الجهود لجعل الإنسان إنساناً مومناً وموحداً ، وكانت هذه هي مهمة كل

الأنبياء ، ولكن دعوة التوحيد قبل بعثة النبي الخاتم محمد – صلى الله عليه وسلم – كانت تقتضى التضحية بالأموال والأرواح . والذين قاموا ممهمة الدعوة إلى التوحيد ذاقوا أنواعاً من الهذاب وألقوا فى النار وتمزقت أجسامهم تمزيقاً . وكان سبب ذلك أن الشرك يتمتع بسطوة فكرية من قديم الزمان ، وحيى السياسة كانت تقوم حينذاك على دعائم الشرك ، وكان الملوك فى قديم ازمان محكمون محجة أنهم من سلالة إله من الآلهة ، ويعتقدون محلول ذات الإله في أنفسهم ، فعندما يدعو الداعى – مع هذه الوضعية – إلى التوحيد وإلى الإيمان بأنه لا إله إلا الله فإنهم كانوا يعتبرون هذه الدعوة رفضاً محدياً لحكمهم ومقاومة لسلطهم ، وكانوا يرون في هذه الدعوة رفضاً لسياسهم المشركة وخوفاً على مصالحهم السياسية ، وكانوا يبيتون العداء لدعاة التوحيد ، ويذيقونهم سوء العذاب .

لقد أراد الله أن ينهى هذا الوضع إلى أبد الآبدين ، ولهذا أرشد الله رسوله والصحابة إلى الدعاء الذى جاء فى القرآن : « وبنا ولا تحمل علينا إصرآ كما حملته على الذين من قبلنا » .. فإن هذا الأسلوب فى الدعاء كان يوحى بأنه سيحدث انقلاب جديد فى التاريخ الإنسانى سوف يسفر عن قطع وشيجة ( الشرك ) عن السلطة والحكم باسم الآلهة ، وسوف يكون الحكم بعد ذلك أمراً ( سياسياً شرعياً ) وليس آمراً ( عقائدياً ) .. وكانت هذه هى الحطة الإلهية التى عوجها أمر الله المسلمين بقوله تعالى : « وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله » (١) ، ومعنى الفتنة ( الابتلاء ) . يقال فين فلان عن رأيه يعنى : صرف عن رأيه ، وجاء فى سورة يونس (آية ٨٣) : « أن يفقتهم » أى يعذبهم ، فإن الفتنة وجاء فى سورة يونس (آية ٨٣) : « أن يفقتهم » أى يعذبهم ، فإن الفتنة

<sup>(</sup>١) الانفال ٣٩

ترادف الكلمة الإنجليزية ه Persecution ه يعنى الإيذاء أو الاضطهاد أو التعذيب من أجل فكرة أو عقيدة .

فما هي الفتنة التي أمر الله من أجلها باستئصال المشركين .. ؟ .

إنها هي فتنة الشرك ، فقد فسر المفسرون كلمة الفتنة ( بالشرك ) ، غير أن الشرك ليس هو الشرك على الإطلاق وإنما هو الشرك الحارح . إذ أن ( الشرك الجارح ) هو الذي يصبح عائقاً فمعنى « حتى لا تكون فتنة » أي حتى لا يفتن رجل عن دينه ، يعنى قاتلوا الشرك الجارح حتى يندثر وتطمس آثاره ، ويكون دين التوحيد هو الغالب والمهيمن .

إن الشرك في صورته الأولية عقيدة محتة ولكنه كان محور (الفتنة) في قديم الزمان ، وكان السر في ذلك أن الشرك في قديم الزمان قد استولى على الفكر الإنساني وأحاطه من كل الجوانب ... كان الإنسان في قديم الزمان يرى كل شيء عنظور الشرك حتى بنيت السياسة والسلطة على الشرك . كان الناس محسبون الشمس والقمر إلهين من الآلهة ، والأسرة المالكة كان الناس محسبون الشمس والقمر إلهين من الآلهة ، والأسرة المالكة كانت تدعى أنها من سلالة الشمس القمر ، ولا يكاد يصدع داعى التوجيد بقول « لا إله إلا الله » حتى ينزل عليه المشركون النوازل ويصبون عليه جام غضهم ويورطونه في انحن والشدائد .

إن الانقلاب الإسلام الذي حدث في الجزيرة العربية وضواحيها قد خلع الشرك من مكانته الفكرية ، وانتزع منه النفوذ الفكرى فبات الشرك عقيدة ذاتية ، ولم يعد فكرة شعبية يقوم عليها نظام الحياة الاجتماعية ، وقد أسفر ذلك الانقلاب عن انفصال علاقة الشرك عن الحكم ولم يعد بإمكان شخص أن يدعى حق الحكم باسم الشرك ..

لقد كان هذا أول انقلاب فى التاريخ الإنسانى المعلوم ، ونخص بالذكر هنا شيئين من آثار هذا الانقلاب الكامل المحيط بجميع نواحى الحياة :

أولهما : أن الناس لما علموا أن الله هو ١ إله واحد ١ وما عداه علوق ومحكوم ، ماتت عقلية تقديس مظاهر الطبيعة والأشياء الى كانت الحة تعبد ويسجد لها .. بل أصبحت (الطبيعة ) خادمة للإنسان مسخرة له ، فذهب الإنسان يستكشف كنهها وحقيقتها ويستخدمها لحاجاته .. كان هذا هو ( الانقلاب الفكرى ) الذى قضى على عهد الأوهام والأساطير ، وافتتح عصر العلم الحديث .

وثانى الأمرين: أن هذا الانقلاب انقرض به عهد عبادة الملوك على المستوى الفكرى على الأقل – وبدأ عهد الشورى ... ولما علم الناس أنهم سواء وليس فى أى إنسان مهم صفة الألوهية ، لم يبق لأحد حق الحكم الإلهى على وجه الأرض .

لقد انطلق (هذان الانقلابان) من دولة الإسلام في المدينة ، ثم وصلا إلى دمشق ، فبغداد ، وأسبانيا ، وصقلية .. حتى انتشر في معظم أقطار العالم .. وكانت هذه الحركة الفكرية ( التوحيدية ) تعانى من عقبات حيناً بعد حين بسبب ما استقرت في الأذهان والعقول من شرك قديم ، ولكن مع هذه العقبات كانت هذه الحركة الفكرية تمضى قدماً نحو الأمام ، ولم تصادف أية محاولة من القوى المعارضة النجاح في استعادة عهد تقديس الطبيعة ، ولم يتمكن أى حاكم من أن ينال مكانة الملك المعصوم المقدس ، كما نال النمرود في العراق وفرعون في مصر في قديم الزمان.

# من لهالم الاسلام إلى العالم لغربي

لقد انطلق هذا الانقلاب ، وبقى نحو ألف سنة فى العالم الإسلام .. ولكن مع بدايات القرن السادس عنبر الميلادى كانت قد تصدعت وحدة المسلمين حيى انقرضت الدولة العباسية التى كانت عاصمها بغداد ، ثم انقرض عهد المسلمين لنفس السبب فى أسبانيا ، فلم تبق فى العالم الإسلامى هيئة أو موسسة تقوم برعاية العلماء الذين كانوا يكرسون حياتهم للبحث والتنقيب ، وأمام هذا الوضع اضطر هولاء العاماء والمفكرون إلى النزوح تدريجياً إلى إيطاليا وفرنسا ، فلقى هولاء العلماء حفاوة بالغة فى أوربا لأسباب معلومة .. وبالتالى بدأت آثار انقلاب ( التوحيد ) الذى كان قد بدأ فى العالم الإسلامى تنتشر فى أروبا ، غير أن هذا العمل تعرض لتغير عندما وصل إلى أوربا .

كان هذا الانقلاب قد طهر إلى الوجود فى العالم الإسلام بتأثير (الإسلام) ولكن أوربا لم تكن مسامة فقامت بتطوير هذا العمل من الناحية العلمية فقط ومع أن انتقال العلوم الإسلامية و تعليم اللغة العربية أثر إلى حد كبير على العفائد السيحية حتى إن أفكار مارتن لوثر ( ١٤٨٣ – ١٥٤٦ م) كانت وليدة أثر الإسلام على أوربا مباشرة ، ولكن هذه الهصة العلمية والفكرية ظهرت فى أوربا كحركة ( علمانية ) وليست فات روح ديبى .. إن الثورتين العلمية و ( الدعوقراطية ) اللتين ظهرتا فى أوربا قد نبعتا من نبع انقلاب العلمية و ( الدعوقراطية ) اللتين ظهرتا فى أوربا قد نبعتا من نبع انقلاب التوحيد الإسلامي . ولكن الغرب الأوربي أعطى هاتين الثورتين الصبغة العلمانية .. فمما لا شك فيه أن الثورة الأوربية الجديدة إنما هي ( صورة العلمانية ) ( للثورة الإسلامية ) كما نجد ( القنبلة الذرية ) صورة عسكرية لنظرية النسبية ( البرت اينشتاين ) والملكية ( الجماعية الاشتراكية ) صورة اقتصادية للنظرية الماركسية ...

## دورالاسلام فيظهورا كضارة الاوربيه

ذكرنا أن الثورة العلمية أو الانقلاب الغرب الجديدكان وليد الانقلاب الإسلامي ، وكانت نتائج هذا الانقلاب هامة جداً من الناحية الإسلامية .

كان هذا الانقلاب استجابة في هذه الدنيا للدعاء الذي ورد في القرآن: « ربنا ولا تحمل علينا إصرآ كما حملته على الذين من قبلنا » فإن التغير ات التي حدثت كانت في صالح المسلمين في الحياة الاجهاعية على النحو التالى: أولا: لقد كان الملوك في قديم الزمان محكمون الناس محجة أنهم من سلالة الآلهة على النطاف ظلت دعوة ( التوحيد ) في قديم الزمان معارضة للحكم السياسي فكانت تتعرض للمقاومة والحظر ، لأن المتألمين المستبدين من الحكام كانوا يعتقدون أن مقاومة الشرك تحمل ضمناً معارضة لحق من الحكام كانوا يعتقدون أن مقاومة الشرك تحمل ضمناً معارضة لحق نتيجة للثوره الفرنسية التي ظهرت إلى الوجود في أوربا إنما قامت نتيجة للثوره الفكرية الإسلامية التي قضت على عقيدة تأليه الملوك إلى أبد الآبدين ، فظهرت لأول مرة في التاريخ إمكانية نشر التوحيد والدعوة إليه بدون خشية الاضطهاد.

ثانياً: والشيء نفسه - كما ذكرنا - فى أمر عبادة مظاهر الطبيعة وتقديسها ، فإنه لما جاء الإسلام أحدث انقلاباً عظيماً فى الفكر فصار الناس يعتبرون هذه المظاهر الكونية مظاهر مادية عامة ، وأصبحت هذه المظاهر موضوعاً للبحث والتنقيب والتحليل لا موضوعاً للعبادة والتقديس إن هذه الثورة الفكرية كانت فاتحة عصر ( العلم والتكنولوجيا ) ، وبالتالى تمكن ( الإنسان ) من اختراع وسائل المواصلات والاتصال الحديثة ، مثل المطابع والراديو والتلبفزيون حتى ظهرت ولأول مرة فى التاريخ إمكانية نشر الدين على صعيد دولى .

ثالثاً: ونتيجة هذا الانقلاب الجديد أصبحت حقائق الكون مكشوفة وصارت هذه الحقائق ذات دلالة علمية على صحة مبدأ التوحيد والمعتقدات المتعلقة به .. فلأول مرة أصبح من الممكن إثبات الحقائق الدينية بأدلة من مشاهدة علم الطبيعة .

رابعاً: إن هذا الانقلاب أبدع منهجاً علمياً نقدياً موضوعياً لا تشوبه شائبة الأوهام والحرافات ، ونتيجة لهذا الانقلاب الفكرى تمالاعتراف بأن جميع الأديان غير تاريخية وغير موثوق بها إلا بالإسلام وانظر في ذلك كتاب ه The Bille and He Quren and Science » (الكتب المقدسة في ضوء العلم الحديث - لموريس بوكاى Maurice Bucaille ).

#### سيطرة أوربا على العالم الإسلاى

لقد انتصر العالم الإسلاى في الحروب الصليبية على أوربا المسيحية ، ولكن بعد هذا الانتصار بدأ الوضع بنقلب تدريجياً ، إذ أدركت أوربا النصرانية أن سبب الهزيمة هو تخلفها عن العالم الإسلاى في الميدان العلمي والفكرى ، فعكفت على تعلم العلوم الإسلامية واللغة العربية . وبعد قرون كثيرة عندما نزح العلماء المسلمون من عواصم الدولة الإسلامية – كما أسلفنا – ليل أوربا سار الركب العلمي في أوربا سيراً حثيثاً حتى سبقت أوربا المسلمين في جميع مناحي العلم والعمل ونالت قصب السبق فبدأت تتوغل في البلدان الإسلامية حتى تم لها الاستيلاء على كافة البلدان الإسلامية تقريباً .

إن هذه هي الكارثة السياسية التي أدت إلى ظهور ما يعرف بالنضال السياسي ، حيث رأى المسلمون أن الأمم التي هزمت في الحروب الصليبية قد دخلت ديار هم وانتصرت بعد فشلها الذريع . وبالتالى بدأ عهد ( النضال

السياسي ) في جميع البلدان الإسلامية وأصبحت فكر النضال السياسي شغلا شاغلا للمسلمين ، وأصبح البعض منهم يعتقدون أن هذا النضال السياسي هو (حقيقة الإسلام) وهو الطريق لكي يعلنوا هذا ( الجهاد المقدس ) ضد الحكام الوطنيين عندما يفرغون من الجهاد السياسي ضد الحكام الأجانب .. في هذه البيئة السياسية لم يكن يسمح لأحد أن يبحث عن إمكانيات جديدة في العالم الحديد – خارج نطاق النضال السياسي – تضمن أو تتكفل بنجاح الدعوة الإسلامية .. كانت هذه الإمكانيات تنتظر شخصاً يقوم بعبء الدعوة ، ويستغل ( الإمكانيات الجديدة ) ويستحث الأمداد الإلهية ، ولكن ( النفسية السياسية ) شغلتنا عن السير على جادة الإسلام والدعوة الإسلامية.

#### حقيقة الانقلاب السياسي

ما هو موقف الإسلام من الانقلاب السياسي .. ؟ ..

إن الانقلاب السياسي في نظر الإسلام هو سيطرة أهل الحق على أهل الباطل، ولقد صرح القرآن بأن هذه السيطرة تتحقق بنصرة الله و توفيقه و وما النصر إلا من عند الله » .. والشرط الأساسي لاستحقاق النصرة الإلهية هو القيام بو اجب الدعوة ، فعندما يقوم أهل الحق بمهمة الدعوة مستوفين جميع الشروط اللازمة ويصلون إلى درجة التأهيل الكامل ، فإنهم يستحقون لقيامهم بحق الدعوة جائزة من الله ، كما يستحق أهل الباطل – برفضهم هذه الدعوة – عقاباً من الله . فينزل الله نصره ، وتنقشع سحب الظلم عن المسلمين ، وتجرى الأمور في الحجرى الذي يقلب كفة الميزان على الأرض ، وحيئذ فقط ينتصر المسلمون بتأييد الله .. فهذه هي سنته في التغيير والنصر : «ولن تجد لسنة الله تبديلا » (الأنعام ١٣٦٠) فهذه هي سنته في التغيير والنصر : «ولن تجد لسنة الله تبديلا » (الأنعام ١٣٦٠)

لقد قرر القرآن في غير مكان أن سيطرة الأمم غير الإسلامية على الأم المسامة إنما يكون محكم قانون الاختبار والامتحان أما نضرة المسامن على أعدائهم فالقرآن يقرر أنه يكون محكم قانون (القيام بالبلاغ ) فإذا لم نقم بواجب الدعوة إلى الله ، فليس لنا أن نتوقع انتصار المسلمين على غير المسلمين .

## Paris Commence

Carlo Carlo

# ردالفعل لسياسى فى العالم الابسلامى

صادفت بداية القرن الرابع عشر الهجرى نهاية القرن التاسع عشر الميلادى ، وعند هذه النقطة نقول : لقد كان القرن الرابع عشر الهجرى ذا أهمية خاصة فى التاريخ الإسلامى ، إذ أن هذا القرن بدأ عندما اكتمل الأثر الناجم عن انقلاب ( التوحيد ) الإسلامى ، وقد نهيأت جميع الوسائل اللازمة لنشر الهداية التى أنزلها الله للعباد بواسطة محمد خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم — ولكن — يا للأسف — هناك مأساة سوف يسجلها التاريخ وهى أن المسلمين — بأنفسهم — قد أغلقوا ذلك الباب الذى فتحه الله لهم نتيجة تطور دام ألف سنة .

لقد استخدمت أوربا (القوة ) التي وفرها الانقلاب الجديد لنشر مطامعها القومية ، وقد حذا الآخرون حلوها ، فلم تلبث الأمم الأوربية أن سيطرت على ما تعتبره من الطاقات الجديدة حتى رأينا هناك شيئاً يدعى (الاستعمار الغربي ) عمل ظاهرة عالمية ، فقد خرجت أوربا وانتشرت في العالم وغرست البياريق والأعلام الغربية في البر والبحر ، ونشرت حضارتها في البلدان الآخرى . أما الذين وضعوا العراقيل في وجه نفوذ أوربا وسلطانها فقد تعرضوا لكثير من أنواع الظلم والقهر .. وكان أن أصبح زحفت عليه أوربا الاستعمارية كان تحت سيطرة المسلمين .. ونتيجة لهذا الوضع ، نظر المسلمون إلى هذا الانقلاب الفكرى الغربي على أنه قوة معادية لهم تريد إعمال السيوف في رقابهم وإنزالهم عن عرش العظمة والمجلد . وبالتالي فلم يروا الجانب المفيد الصالح للانقلاب الغربي (في المجال العلمي ) وبالتالي فلم يروا الجانب المفيد الصالح للانقلاب الغربي (في المجال العلمي )

كان القرن الرابع عشر الهجرى أول قرن فى تاريخ الإسلام كله يوفر إمكانية نشر دعوة التوحيد بيسر وسهولة ، وبطرق ملائمة ، بيناكان دعاة الإسلام في الزمان الماضي يقومون عهمة هذه الدعوة في وضع غير ملائم يسوده جو التوتر والمعارضة والاضطهاد .. وكذلك ولأول مرة فقد برهن الدين الإسلامي على أنه دين موثوق به بالمقاييس التي وضعها الإنسان نفسه في هذا العصر الحديث ، فكان من مقتضيات العصر أن يقدم ويعرض بكل الأدلة العلمية حتى لا ينكره إلا جاحد متعنت .. وكذلك لأول مرة في هذا القرن برزت إلى حيز الوجود وسائل النقل والمواصلات المتطورة التي كان مكن استعمالها لنشر رسالة الإسلام على نطاق دولي وفي أقصر وقت ممكن ، ولكن لأن الأمم التي جلبت لنا هذه الطاقات الحديدة أصبحت خصماً سياسياً بطريق ( الصدفة ) فبالتالي أصبح العالم الإسلامي كله ذا نفسية الرزامية ، وعمت فيه موجة الاستنكار والاستهجان للدول الغربية ، وغاب عن نظر المسلمين ضرورة امتلاك ما ينفعهم من هذا الانقلاب الغربي الجديد ولكن الواقع أن الله قد فتح للمسلمين إمكانات جديدة من خلال هذا الانقلاب ، وكان مكن استعمالها لمقاصد الدعوة الإسلامية ، وللقيام بغزو فكرى للدول الأوربية . ولو تَفَطَّن المسلمون إلى هذه الحقيقة ، وأتخفوا خطوة حكيمة لظهر من جديد ذلك الحادث الذى ظهر فى القرن الثامن الهجرى في شكل اعتناق ( التتار ) الفاتحين للإسلام .

ومما زاد الطين بلة أننا لم نقم بإنشاء رابطة إسلامية صحيحة مع الأمم الأخرى . إن جميع الأمم والأقوام إنما هي حقل خصب للدعوة الإسلامية ولكن النفسية السلبية الناتجة عن الاستنكار والامتعاض أدت إلى إهمال هذه الحقيقة . فإن الإسلام الذي عرفته كثير من الحركات الإسلامية المعاصرة على اختلاف أساليبها ، كان إسلاماً قومياً ، وليس ديناً نزل لهداية العباد

لإخراجهم من الجحيم وإدخالهم الجنة . إن العجز الذى سيطر على الحركات الإسلامية وجعلها لاتميز بين (الغرب الاستعمارى والغرب ذى الطاقة الجديدة) هذا العجز سبب الحيلولة دون تعبثة الإمكانات الجديدة لحدمة الدعوة ونشرها فى العالم ، بل على العكس راح المسلمون – فى بعض الأحيان – يضحون بأنفسهم ، وبنفائسهم الممتدة إلى ألف سنة دون وعى أو عقل . وقد قدر لحذه التضحيات أن لا تعود بفائدة فى عالم الأسباب ، فإن هذه السياسة غير الواعية للحقيقة استمرت إلى فترة زمنية طويلة وألحقت هذه السياسة ضرراً بنفسية المسلمين فصار عالم الإسلام بجملته مصاباً بجنون العظمة المفروضة « Paranoia » وكان من جزاء هذا أن لا يسمع لأى رأى خليد رشيد .

#### مسئولية ولا فخر

قام رثيس باكستان الجنرال ( محمد ضياء الحق ) في مستهل أكتوبر سنة ١٩٨٠ م بإلقاء خطبة في الجمعية العامة للأم المتحدة ، استغرقت ساعة ونصف الساعة ، وكانت خير معبر عن مشاعر مليار مسلم في العالم – على حد تعبيره – وهذه فقرة من كلمته المكتوبة ، جاء فيها :

العناسبة بداية القرن الخامس عشر الهجرى تعثر الملل الإسلامية من جديد على فخرها بدينها وبعظيم حضا رتها ونظمها الاقتصادية والاجماعية المنفردة – وهي واثقة بأن بداية هذا القرن ستسجل فاتحة عهد جديد . . وأن مبادئها السامية للأمن والسلام والعدالة هي خير للإنسانية وهي سييل التفاهم بين الشعوب ، ولسوف تمكنها من أداء دور عظيم لإسعاد الإنسانية »

كان الجنرال ( محمد ضياء الحق ) يشيد بالمسلمين ويثنى عليهم ، ولكن في هذه الإشادة يكمن سر مأساة المسلمين .. لقد ذهب الفخر

بجهودهم فى هذا العصر أدراج الرياح .. إن العالم الإسلامى اليوم ملى عبالنشاطات والحركات باسم الإسلام ولكن هذه الضجة كلها تبنى على نفسية الغرور والاستعلاء لا على نفسية الشعور بالمسئولية .

مع أن القرآن محذرنا من أن تكون الأعمال الدنيوية دافعها الفخر والاعتزاز « ولا تفرحوا بما آتاكم » ويطالبنا بأن تكون جميع الأعمال دافعها الشعور بالعبودية « وما خلقت الحن والإنس إلا ليعبدون ».

إن الفخر يثير الأنانية وحب السمعة ، وإن السمعة تثير روح التواضع والشعور بالمسئولية ، إن الإسلام عقيدة قامت بتحذير الناس من النار وإعدادهم لجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين .. لكن كثيراً من حركات العصر الحديث المنسوبة إلى الإسلام قامت لإحراز المكانة السامية في الدنيا . وقد أبرزها إلى حيز الوجود ( الشعور القوى ) المتلفع برداء الإسلام .. فصار الإسلام للمسلمين مجرد باعث للاعتراز والافتخار وليس صراطاً مستقيماً للآخرة ، وناهيك بهذه الحقيقة دليلا على أن بعض الحركات الإسلامية عجرد حركات قومية وابست حركات إسلامية خالصة . إن الدين الذي يثير مثل هذه الضجة في المسلمين اليوم إنما هو دين (قوى) أو نحلة مذهبية ، وليس ديناً إلهياً ، وإن مثل هذا الدين القوى مخلق نفسية المغر والغرور ، بينها الدين الإلهي مخلق النفسية المعبأة بالشعور بالمسئولية نحو البشرية كله .

إن من شأن الإسلام الحقيقي أن ينشيء النواضع في الإنسان ، فالكبر أساس الشر ، والنواضع أساس الحبر .. فإذا اتسم الإنسان بالنواضع واللبن استيقظت فيه خصائص خوف الله وطلب الفوز في الآخرة ، وحبالتكاتف والأمر بالمعروف ، والعفو والتسامح ، والاهتمام بالأعمال البناءة ، والشعور

بالمسئولية ، وعندما يتكون عدد كبير من هو لاء الأبرار الأخيار في مجتمع ما فإنه تحصل على أعلى مكانة ، وعلى العكس من ذلك الإسلام الملى والقومى فإنه نخلق نفسية الفخر والمباهاة ، ويتسم أفراد هذه انفسية بسمات الأنانية ونسيان الآخرة ، ومحاسبة الآخرين بدلا من محاسبة النفس ، وإن هذه السمات تفضى إلى النزاغ والصراع ، ولا يرغب أصحاما في الأعمال الطيبة البناءة ، بل محبون الرياء وطلب السمعة ، ومحبون الإمامة والقيادة بدلا من البناءة ، بل محبون الرياء وطلب السمعة ، ومحبون الإمامة والقيادة بدلا من حب الانصياع للحق ، وهم يتحدثون عن أعمالهم التافهة بكلمات مجلجلة لإشباع مركب النقص القائم على شعورهم بالاستعلاء .

وفى مثل هذا المحتمع يصبح الإسلام قولا يقولونه وليس عملا يودونه .. وهذا المحتمع المنافق يستحق غضب الله ولا يستحق نصرته وتأييده .. إننا نرى أن الحركة الصهيونية اليهود تسهدف استعادة المحد الإسرائيلي القديم وفى الهند تتوخى منظمة آر إس إس « R. S. S. » الهندوسية اسرجاع الماضى الرائع .. وهذا قد دفع بعض المسلمين إلى القول بأن المسلمين أيضاً تاريخاً مجيداً يستحق الفخر والذكر وبالتالي استهضت الحركات الإسلامية المحمم بغية إشادة (قصر المحد ) على أنقاض المحد الغابر ، وكن نعرف أن الحركات اليهودية والهندوسية ليست حركات دينية بالرغم من استعمالها المعور والتي اقتفت أثر اليهودية والهندوسية . وهذه الحركات ان تكون الشعور والتي اقتفت أثر اليهودية والهندوسية . وهذه الحركات لن تكون حركات دينية لمحرد توضيح أهدافها بمصطلحات وكلمات دينية . وفي الإسلام تقوم الأعمال على أساس النيات فإن الحركة التي تخرجها إلى حيز الوجود – نفسية أو قومية أو وطنية – سوف تكون عند الله أيضاً حركة الوجود – نفسية أو قومية أو وطنية عنية محتمة لحرد استشهاد القائمين عليها قومية أو وطنية ولن تكون حركة دينية محتمة لحرد استشهاد القائمين عليها

بآيات من القرآن وببعض أحاديث الرسول ، ولن يتحقق لمثل هذه الحركات وعد الله الذي نختص بالحركات الإسلامية الخالصة .

إن الشجرة الحقيقية تنمو ببذورها ولا تنمو ببذور غيرها ، فهكذا تصل إلى النتائج الموعودة من الله ، تلك الحركة التي نهضت وقامت على أسس إسلامية وليست تلك التي نشأت ونمت نتيجة العوامل أو الحوافز القومية ولو عبرت عن نفسها في مصطلحات إسلامية وكلمات دينية.

إن الحركات الإسلامية تمثيل المعرفة الإلهيمة التي تهدف إلى تمثل الآخرة في الحياة الدنيا ، وإقامة الأخلاق الإنسانية والكونية في المجتمع البشرى .

وخلاصة القول .. إن الحركة الإسلامية حركة تقوم على حقيقة أبدية وليست حركة ناجمة عن رد فعل مؤقت متأثر بالأحداث القومية .

والمؤمن دوحة باسقة تنمو فى أرض الله وجماعة المؤمنين هم روضة الله الغناء ، والذين يصفون ثوراتهم ( القومية ) وحركاتهم الطائشة بالدعوة الإسلامية إنما يريدون أن يقولوا إن أشجارهم الذابلة اليابسة هى روضة الله .

إنهم يخترعون أساليب الاستغلال باسم الله .. بينما هم لا يستحقون أدنى تقدير .. لا من الله .. ولا من الناس ..

# الابسلام يغلب

إن أهم مسألة تستقطب عقول المسلمين اليوم فى العالم كله هى مسألة البعث الإسلامى من جديد ، ولكن لو رأينا ما اتخذوا من مناهج لاستعادة المجد الغابر لعرفنا أن لدى المسلمين تطلعاً غامضاً منغرساً فى قلوبهم ، ولكن ليست لليهم الطرق المرسومة المدروسة لاسترجاع الماضى وتحويله إلى حقيقة واقعة فى الحاضر .. ويفتقرون إلى التوعية الصحيحة الواضحة .

وللمسلمين فيا يفكرون مذاهب ومدارس ، فمن حالم محلم بأن تعمير المساجد يتحقق بطريقة نشر بعض الأساطير والأحاديث الموضوعة في فضائل العبادات ، ويظن هو لاء أن هذا يكفي المسامين في الدنيا مغبة العمل والحهاد ، وأن الدنيا بهذا الأسلوب ستنول تلقائياً إلى كنف المسلمين . ومثل هو لاء . . أولئك الذين يعقدون أملهم على الرقى والتعاويذ لإزاحة جبال هملايا عن مكانها ، ولرب خطيب ساحر يرى أن حل مشكلات المسلمين مضمون في الكلمات المزخرفة والحطب الرنانة ، ولا يدرك أن هذا الكون الذي خلقه الله خاضع للنواميس الحكمة ، ولا تعود هذه الحعجعة والفيهقة وطنين الكلمات بفائدة تذكر ، ولا تعين في إثبات حق .

ولا يقل عن سذاجة هو لاء أولئك المتسكعون الذين يزعمون أن استرجاع نقاء الإسلام وصولته يمكن أن يتحقق بتجريد زعيم من السلطة أو الإطاحة بعرش من العروش ، أو جر حاكم إلى المشنقة .. وهو لاء لا يستطيعون استيعاب أن المسألة ليست مسألة إخضاع شخص أو أشخاص يناهضون الإسلام والقضاء عليهم بطريق أو آخر ، بل هي مسألة إخضاع القوى العالمية التي قهرت المسلمين وشوهت مفاهيم الإسلام .. فالأمر صراع مضارى وليس قضية بعض الأشخاص الزائلن .

#### قانون تغيير الحكم

يبن لنا القرآن أن الله يونى الملك من يشاء ، وأنه سبحانه مالك الملك وهذا يشير إلى أن سيطرة قوم على حكومة ليس أمراً بسيطاً عادياً . بل يكون بقضاء الله وقدره مباشرة ، وانتصار قوم يكون دائماً على حساب قوم آخرين ، ولأجل إبراز هذا الواقع المهم بجب حدوث تغيرات واسعة جنرية تجعل الظروف مواتية لصالح جماعة وغير مواتية للآخرين .

و تطرأ هذه التغيرات غير العادية في الحياة الاجتماعية لأسباب فوق العادة ، و محدث الانقلاب أيا كان نوعه لأسباب كونية لا تقع عادة تحت سلطة شخص أو جماعة ، وعلى سبيل المثال فإن الثورة الاشتراكية في روسيا قد تولدت عن ظروف و أوضاع ناجمة عن الحرب العالمية الأولى . وتيار الحرية الذي جرى في منتصف هذا القرن و حرر معظم الدول الآسيوية والإفريقية من ربقة الاستعمار الغربي كان نابعاً من الأحوال الطارئة التي كانت أكبر نتائج الحرب العالمية الثانية ، ولم تكن في قدرة الحركة الاشتراكية أو الحركة الوطنية أن تذكى الحرب على نطاق عالمي او لم تظهر الحربان العالمتان .

وعلى هذا المقياس ممكن القول بأن مرد الفتوح الإسلامية السريعة في القرن الأول الإسلامي يرجع إلى سريان الضعف والوهن في السلطنتين ، الإيرانية والرومية بسبب حروب طويلة ناشبة بينهما ، والمعلوم أن نشوب الحروب التي دكت القوميتين العظيمتين كان في يد الله وليس في قدرة الانسان ..

ونحن نعلم من القرآن أن التغيرات السياسية التي تخضع لها الشعوب تطرأ بحكم قانون الدفع « ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت

الأرض » وبالتالى فأن هذه التغيرات لابد منها للإطاحة بنظام مستبد ، واستبدال نظام آخر به ، يكون خبراً منه .

إن التغيرات العامة تأتى من هذا القبيل وهى تغيرات سلبية النوع أما التغير الإسلامى فيخرج إلى الوجود لأغراض إيجابية وهذا التغير نعمة ينعم الله بها على عباده الصاخين، وهو جزاء لمن أثبتوا جدار بهم واستوفوا شرائط الصلاح والتقوى ، قال تعالى :

« وعد الله الدين آمنوا منكم و عملوا الصالحات ليستخلفهم في الآرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلهم من بعد خوفهم أمنا » ( النور : ٥٥ )

والحق أن البعث الإسلامى الجديد ليس أمراً هيئاً محدث بحركات سياسية طائشة عشوائية ، وإنما هو قضية مقاومة لاستبداد الكفر وسيطرة الشرك . وهي مسألة تحويل الحضارة الغالبة عن مكانها القيادى . وإحلال حضارتنا الإسلامية المغلوبة في مكان القيادة .. إنها مسألة استرجاع عهد تاريخي والقضاء على عهد تاريخي آخر ، وخلاصة القول أن المسألة أعقد وأكبر من تصورات المتهورين ، ولا يمكن تسويتها بدون قضاء الله وطاقاته غير المرئية .

إن الأمر محتاج إلى (طوفان نوح ) الذى يكتسح ذرية الشيطان ، كما أنه محتاج إلى آية موسوية تودى محياة فرعون وملئه وتغرقهم فى اليم . كما محتاج ذلك إلى ملائكة الله لينزلوا من السماء ومجمعوا طواغيت الكفر في ميدان « بدر » ومخضعوهم للمسلمين ، وهذا معناه أنه لابد من عون الله وأنه لا يمكن للمسلمين أن محقوا النصر ... في هذا العصر ومع هذا الوضع العالمي المعروف ... مجهودهم فقط ... فمعونة الله ... هي الكفيلة بتحقيق النصر .

حقيقة أنه لا مرية فى أن المسلمين سيسيرون بأقدامهم إلى الأمام ، ولكن الله سيهيء كل الوسائل التى يصعدون بها إلى مكانة مرموقة فى وقت أقصر ، وليس هذا التغير العظيم فى قدرة الإنسان وحده .. بل إن الأحوال فى يد الله يقلمها كيف يشاء .

لقد أصبح المسلمون مغلوبين على أمر هم فى مشارق الأرض ومغاربها ولا يمكن أن يكون الحل للتخلص من هذه الحالة فى مقدور حركات عادية وإنما يكون الحل فى ظهور أحوال غير عادية ، وبالتالى فلا يمكن تحقيق أحلامنا وآمالنا إلا إذا جعلت الإرادة الإلهية جهودنا مواكبة لحركة التاريخ وأحدث رب المشرقين والمغربين شقوقاً ومنافذ فى الصخور السياسية والمدنية التى تقف فى وجهنا .

إن خالق الأرض والسموات لن يتركنا وحدنا ، ولسوف يعيننا إذا استحققنا نصره ، بالرياح والعواصف التى تهب لتقتلع خيام الأعداء ، وتمهد الطريق للملة الإسلامية ولسوف ينزل الله المطر من السهاء ليغمر الأرض بالخصوبة التى تيسر الوسائل الصحيحة للحياة فى جانب ، بينا تحدث زلزلة تندثر بها مرتفعات وترتفع منحدرات فى جانب آخر .. ولسوف ينزل الله الأمن على جيشنا المسلم ، وينزل رعباً على الجيش غير المسلم عندما تدور رحى الحرب .

وبهذه الأمداد الإلهية بلغ الركب الإسلامى غاياته المنشودة فى عهده الأول ، لن يبلغها فى الوقت الحاضر إلا بعودة هذه المعونة الإلهية .

#### الدعوة إلى الله ضمان للنصر

ولاستحقاق هذا النصر من السماء يجب أن يتميز المسلمون بميزة واضحة هي القيام بالدعوة الإسلامية والإصلاح الذاتي وتزكية النفس. وهذه هي

المسئولية الكبرى الواقعة على أهل الإيمان .. إنها نفسها هى الشهادة على الناس التى يترجمها حديث الرسول ( أنتم شهداء الله فى الأرض ) ، فإن موهلات النصر والتمكين مرهونة بشرط القيام بمسئولية الدعوة .

إن المسلمين يعيشون اليوم وفي كل العصور مع شعوب أخرى ، جيث تنهب جماعة جماعة أخرى وحيث تقوم طبقة بنشاط مكثف لتستعلى على طائفة أخرى ــ وإن هذا التصارع نخلق مشكلات للمسلمين ، وفي كثير من الأحيان يتعرضون لاعتداءات جماعية أخرى غير مسلمة ، وينتج عن ذلك أن ثائرة المسلمين تثور ضد شعوب أخرى عندما بجدون أنفسهم فى خطر ويريدون الجهاد ضدهم ، ولكن إذا تأملنا فى هذه المسألة من المنظور القرآنى فسوف نجد حلا مختلفاً عن الحل الذي يطرحه دعاة الثورة . فإن القرآن يعلمنا أن الأزمة مهما كانت جسيمة أو تعود نخسارة كبيرة فى الأموال والأرواح فإن حلها هو بالدعوة إلى الله ، وبالتالى ، فإن جهود المسامين بجب أن تكون مركزة على الدعوة إلى الله ، وينبغي أن لا تكون الدنيا هي الحور الأساسي لاهتمام المسلمين وغايتهم الكبرى ، وهذا هو الدرس العظيم الذي وجه إلى الأمة الإسلامية بواسطة الرسول في القرآن: « يا أنها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس » ( المائدة : ٦٧ ) ، وتثبت لنا هذه الآية بكل وضوح أن سر العصمة من الناس كامن في الدعوة إلى الله . فكلما تعرض أهل الإيمان لخطر الأمم الأخرى واستشعروا خطر الاستعباد فعليهم أن يتوجهوا مخلصتن إلى الدعوة إلى الله .. فهذا هو العمل الذي ربطه الله بإرادته ووعد بأن يهيىء من أجله أسباباً غير عادية تشكل سلماً ينتهى بالمسلمين إلى النجاة والفلاح. إن الميزة التي يتفرد بها العمل في حقل الدعوة هي أن الطبيعة تتحول إلى حليفة له بصفة دائمة ، فمهما كان الناس مختلفين على مستوى العصبية والعداء فإنه – على مستوى الطبيعة – يكون نداء الحق نداء (ضمير) لجميع الناس ، إن الدعوة إلى الحق دعوة مختفى معناها في كل قلب ، وتضمه كل فطرة ، وليس دين الله وطبيعة الإنسان إلا تعبرين لحقيقة واحدة ، فقد جبل كل إنسان على تصور خالقه في سويداء قلبه ، وإن باطن كل إنسان مفطور على أن يلقى بنفسه أمام خالقه ومالكه

وبالإضافة إلى هذه المساعدة التي تقدمها الفطرة ويقدمها النداء المختنى المضمر ، فإن ثمة مساعدة تاريخية أخرى وتتلخص هذه المساعدة في أن جميع الأديان قد فقدت نقاءها الأصلى نتيجة تحريفات متبعيها ، وتبدلت إلى درجة فقدت معها تلك المطابقة التي وضعها الله بين الدين الحقيتي والطبيعة الإنسانية السليمة ، والنتيجة الوحيدة هي أن جميع الذين يؤمنون الآن بدين غير الإسلام ، إنما يؤمنون إيماناً تقليدياً ، وهم يقفون على أرض العصبية لا على أرض التصديق الطبيعي ، لأن التصديق الطبيعي لا يوجد عندهم على الإطلاق .

إننا إذا نجحنا فى إزاحة ستار العصبية فستقف الأديان الأخرى فى العراء ولن يكون أمام الناس سبيل إلا أن يستظلوا بشجرة الإسلام الوارفة الظلال .

#### أمثلة تسخير الدعوة

لقد بدأ النبي – صلى الله عليه وسلم – يقوم بمسئولية الدعوة في مكة . ولكن أرض مكة بدت أرضاً جدباء لا ينبت فيها نبات ولا تلين فيها

يكمن سر حياتنا في الدعوة إلى الله ، وليس هذا أمراً نشازاً ، بل هو أمر يوكده التاريخ الإسلامي تأكيداً واضحاً .

قلوب للإسلام ، وهكذا انقرضت ثلاثة عشرة سنة دون أثر يتناسب معها حتى لقد كان يبدو أن تاريخ الإسلام سينتهى بمكة كما بدأ بها ، ولكن الأسباب أصبحت مواتية بصورة مدهشة في المدينة ، فأزمع النبي – صلى الله عليه وسلم – وصحبه أن يهاجروا إليها ويقيموا هناك مركزاً للإسلام ..

والموال هنا : لماذا ظهر هذا المكان الجديد للدعوة ؟ ..

والحواب واحد: لقد ظهر هذا المكان الجديد بطريق الدعوة والتبليغ وذلك بفضل جهود بعض أصحاب النبي – صلى الله عليه وسلم – وعلى رأسهم مصعب بن عمير ، فبفضل مصعب انتشر الإسلام فى المدينة حبى جاس خلال الديار : « حتى لم تبق دار من دور الأنصار إلا وفيها رجال ونساء مسلمون ( سيرة ابن هشام ، الجزء الثانى : ٤٧١)

فهكذا انفتحت أبواب جديدة لنشر الإسلام فى ظروف قائمة باعثة على اليأس والقنوط .

ولئن كانت الهجرة قد وفرت المسلمين منطقة خاصة لهم، فإن أعداء الإسلام قد أججوا نيران الحرب من جديد ، مما أحدث المسلمين وضعاً خطراً جداً ، وأصبح الإسلام محفوفاً بالحطر حيى كاد الأعداء يطفئون نور الله بأفواههم ، ولكن القيام بواجب الدعوة قد فتح أبواباً جديدة للإسلام مرة أخرى ، وهذه الأبواب تتمثل في صلح الحديبية الذي كان له فضل إنهاء التنازع والتصارع والمصادمة ، فعادت الحالة هادئة طبيعية مكنت المسلمين من استئناف الدعوة مما أدى إلى مضاعفة عدد المسلمين إلى أربعة أضعاف في فترة تقل عن سنتين ، وألقى الوضع الجديد للدولة الرعب في قلوب زعماء قريش ، فألقوا الأسلحة عند فتح مكة دون قتال .

ولقد ظهرت بعد فتح مكة مسألة أخرى مثيلة للمسألة السابقة ، وهى مسألة ثقيف فقد كانت هذه القبيلة متمردة جداً ، وكانت تعيش في مدينة الطائف التي كانت محاطة بالجبال ، ولذلك كان من الصعب شن الهجوم على هذه المدينة . ولم يكن الطريق الذي أخضع قبيلة ثقيف في هذه الآونة إلا طريق الدعوة ، فدخلت قبيلة هوازن – التي بلغ عدد أهاليها ستة آلاف – في الإسلام وكانت هذه القبيلة حليفة لقبيلة ثقيف ، وكان اعتناق هذه القبيلة الإسلام بطريق تأليف القلوب ، ولما اعتنق جميع أفراد قبيلة هوازن الإسلام أحست ثقيف بأن أجنحها قد تكسرت ، ولم يبق أمام أهلها مجال إلا أن يذهبوا إلى المدينة ويعتنقوا الإسلام ، ويلتفوا حول رايته .. وهكذا كان باب الطائف مغلقاً أمام الحملة العسكرية ولكنه أصبح مفتوحاً أمام زحف الدعوة الإسلامية .

وعندما يصل التاريخ الإسلامى إلى القرن الثامن الهجرى وبجتاز مراحل مختلفة خلال هذه الفترة ويدخل ( التبر ) العالم الإسلامى ، نجد التتار يقيمون الدنيا ويقعدونها ومهلكون الحرث والنسل ويعملون السيوف والرماح في أعناق عشرات الآلاف من المسلمين .

لقد خرج جنكيز خان من آسيا العظمى عام ١٣١٦ م على رأس جيش يربو على ماثتى ألف جندى يشبهون الوحوش والسباع .. وقد عمل هذا الحيش على النهب والسلب والقتل ، وقد دمر جنوده العراق وإيران وتركسنان ، حتى ساد العالم الإسلامى كله الفزع والحلع والحوف والروع ، وغشيه موج من الوحشة .

ومرة ثانية في عام ( ١٣٥٣ م ) يزحف جيش تترى آخر بقيادة حفيده هولاكو ، ذلك الذي زحف إلى العالم الإسلامي زحفاً يشبه السيل

العرم ، والذى ذهبت ضحية زحفه دول إسلامية بأكملها ، ومشت جيوش هذا الرجل فوق عشرات الألوف من المسلمين فى وقت كانت فيه هذه الدول الصغيرة تحاول رفع مجد الإسلام وعظمته فى حدود طاقتها .

ويضيف لنا المؤرخ المسلم ( ابن الأثير المتوفى سنة ٦٣٠ ه ) هذا الواقع الأليم ، والذى شهده بعينيه ، بهذه الكلمات التي يقول فيها :

ه.. لو قال لك أحد إنه لم محدث مثل ما حدث في هذا اليوم منذ ولد آدم عليه السلام إلى يومنا فلن يكون مخطئاً » ويروى مؤرخ غربى هذا الحادث مهذه الكلمات : « لقد سقطت السهاء على الأرض ، وأبادت ماكان عليها » . و Jenghiz Khan, by Harold Lamb P. 266

في هذه اللحظة الحاسمة كانت قوة الدعوة الإسلامية هي التي أصبحت سداً ضد سيل التتار ، فبدأت قلوب التر تتفتح على الإسلام – بعد هزيمة المسلمين العسكرية – بفضل هذه الدعوة المباركة ، حتى إن الإسلام ملك قاوبهم فاعتنق أكثرهم الإسلام ، وهكذا صاروا أمناء الإسلام وحماة المسلمين بعد أن كانوا أعدى أعدائهم ، فكيف تحقق هذا النصر يا ترى ؟ وهل كان هناك رجال يعملون على نمط النظم التبشيرية السرية ، وساهموا في نشر الدعوة الإسلامية ؟ أم كان ذلك فقط رحمة من الله تبارك وتعالى توجهت إلى قلوب التر فوضعت في قلوبهم حنيناً للإسلام والمسلمين ؟ ..

إنها الدعوة والرحمة في سياق واحد ، وإن التاريخ ليقدم لنا ما تطمئن به قلوبنا ، وما يدلنا على كثير من الجهود التي قام بها رجال الله الصالحون لجذب قلوب هولاء التر إلى دعوة الإسلام ، غير أن الذي لا جدال فيه أن الانتصار على التر لم يتحقق بالقوة العسكرية بل بفضل (م ٥ - قضية البعث)

قوة الدعوة الإسلامية ، فلو لم يعتنق التبر الإسلام فى تلك اللحظة الحاشمة لكان المسلمون أعجز – فى عالم القوة والأسباب والوسائل – من أن ينتصروا على النتار أو يقوموا بسد هجماتهم .

وقد اعترف المؤرخون كلهم بقوة دعوة الإسلام فيما كتبوا عن التر ونقتبس هنا ما رواه باحثان من غير المسلمين .. يقول توماس أرنولد في كتابه « الدعوة إلى الإسلام » :

T. W. Arnold, The Preaching of Islam. (1896) p. 5.

ا إن المملكة الإسلامية العظيمة قد انهارت على يد التتار في سنوات معدودة وقد انكسرت شوكة الإسلام السياسية ، ولكن استمرت غلبته الروحية ، وهي لا تزال مستمرة دون انقطاع ، ولما خربت قبائل المغول دار الإسلام و داست على مجد الحلافة العباسية ، وأراقت الدماء أنهاراً في شوارع بغداد ، كان الإسلام قد تمكن في جزيرة سومطرة وبدأ يدخل جزر ماليزيا رافعاً رأسه منتصراً مستولياً على قلوب أهلها ، لقد حقق الإسلام أيام انحطاطه السياسي انتصارات روحية بارزة للغاية .. فخلال فترتين انتصر الإسلام روحياً بعد أن هزم عسكرياً .. أولهما أمام القبائل الترية التي انتصرت على أهله واستولت على دياره ، وثانيتهما وقعت في القرن الحادي عشر الميلادي حين هاجم السلاجقة الأتراك الأمم الإسلامية .

ولكن هذه القبائل السلجوقية المبغضة للإسلام والمسلمين ، والغالبة ، اعتنقت دين الإسلام طوعاً ودون إكراه .!!

يقول فيليب حتى في كتابه « تاريخ العرب »:

« .. فى أوائل القرن الثالث عشر الميلادى بدا أن الإسلام سوف يفقد جيويته للأبد عندما زحف رماة القبائل المغولية غير المتمدينين على

حدود بلاد المسلمين في الشرق وواجه المسلمون من الغرب حملة الصليبين من أعداء الإسلام ، ولكن تغيرت الأحوال والموازين في أواخر نفس القرن عندما قذف المسلمون أعداءهم وأعداء الإسلام على الجبة الغربية في أمواج البحر ، وأعلن الأمير السابع من بين الأمراء التبر الأحد عشر قبول الإسلام وأمر بأن يكون الإسلام دين الدولة ، ولو أن أكثرهم عيلون إلى الديانة المسيحية وتزوج المسلمون بالنسوة المسيحيات ، فكان هذا الانتصار جديراً بأن يفتخر به أهل الإسلام وأبناؤه ، وحقق الدين الإسلامي نصراً في معركة أخفقت فيها الأسلحة المادية ، وهو نفس الحادث الذي حدث أثناء حملة السلاجقة على المسلمين . وبعد نصف قرن من الزمان أو أقل ، بدأ « غازان » حفيد هولاكو بعد أن اعتنق الإسلام عاول إحياء ( نفس ) الحضارة الإسلامية التي واجهت دماراً وخراباً علول إحياء ( نفس ) الحضارة الإسلامية التي واجهت دماراً وخراباً بيد جده الغاشم الظالم ، وقد وقف نفسه وماله لهذا الغرض .

#### درس من التاريخ

وقع حادث ( التر ) الذي كان عثابة القيامة لمن شاهده بعينه في أيام الإمام تقى الدين ابن تيمية رحمه الله ( ٧٣٨ ه ) فثارت حمية هذا الإمام بعد ما شاهد انتكاسة مجد الإسلام فشمر عن ساعد الجد من منطلق الحنين إلى الجهاد و دعا المسلمين في الشام و مصر إلى الجهاد وإعلاء كلمة الله ، وأعلن أن الحرب أنفى للحرب الفخرج في عام ٧٠٣ ه مع السلطان الناصر ملك مصر ثائراً على التر إلى ساحة القتال ، وقد حقق في الأيام الأولى من خروجه انتصاراً عسكرياً على التر ، ولكن غلب عليهم التر في بعد ، ولحق الإمام ابن تيمية بربه بعد ما عاش في قلعة دمشق سجيناً ، وقضى أياماً من حياته في التدريس والتأليف .

لقد كان الإمام ابن تيمية يريد الغلبة على التر بالقوة العسكرية ، ولكن حلمه لم يتحقق عن هذا الطريق ..

وفي نفس الوقت الذي فشل فيه الطريق الحربي ظهرت قوة الدعوة الإسلامية ، وهي التي قضت على هذه المشكلة ، بل حولت أعداء الإسلام إلى أحباء له ، بعد ما كانوا قد تعاهدوا على قمع جذوره ، فتجربة القرن النامن الهجري هذه كانت ولا نزال درساً للمسلمين يعلمهم أن الذود عن الإسلام وإعلاء كلمته هو أهم واجبابهم الأولية . وعابهم أن يعرفوا وسائل تحقيقه ، ولكن المسلمين لم ينتفعوا بهذه التجربة التي قدمها هذا الحادث التاريخي الشهير ، وهذا مما يشر الدهشة لدى كبار الباحثين ، وفي أيامنا هذه يواجه الإسلام من قبل أعدائه الحدد « تتر العصر الحديث » مشكلات وصعوبات ، فهض زعماء المسلمين بأجمعهم ضد المهاجمين الأعداء ، وخاضوا معارك سياسية ، لكن لم يظهر في هذه الفترة الطويلة زعم واحد وخاضوا معارك سياسية ، لكن لم يظهر في هذه الفترة الطويلة زعم واحد منهم يحسب الدعوة إلى الإسلام جهاداً حقيقياً ويكرس حاته لها .

## الإسلام في العصر الحديث

لقد هجم نابليون بونابرت في عام ١٧٩٨ م على مصر والشام ، وكان التجار البرتغاليون قد دخاوا إلى الهند والدول الآسيوية الأخرى قبل ذلك بقرنين ، ثم بدأ زحف الشعوب الغربية الأخرى ..

وهكذا استولى فى القرون الأخبرة الماضية البرتغاليون والهولنديون والفرنسيون والبريطانيون على العالم الإسلامى كله ، فانقرضت أولا دولة ( المغول ) فى شبه القارة الهندية ، ثم ( الدولة العثمانية ) العظيمة آخر خلافة إسلامية عالمية ..

صحيح أن الاستعمار السياسي قد انتهى في القرن الحاضر ، ولكن الغرب – لا يزال يسيطر على دنيا الإسلام بواسطة الاستعمار التقني ، فإن المسلمين يعتمدون على الدول الأوربية في كل أساسيات حياتهم من شراء الأسلحة إلى طباعة القرآن الكريم ..

ومن المعروف أنه ما إن برزت مسألة الاستيلاء الغربى على الشرق الإسلامي حتى ظهرت في العالم الإسلامي حركات كثيرة للدفاع عن الإسلام ولا تزال هذه الحركات باقية . وإن القوة الدافعة الأساسية التي كانت تعمل وراء هذه الحركات الإسلامية كانت مسألة طرد الاحتلال الأجنبي ، فإن هذه الحركات مهما كانت مختلفة فيا بينها ، فقد وجد بينها أمر مشترك وهو أنها كلها حركات سياسية تحمل وجهة النظر السياسية ..

وإذا أردنا جمع هذه الحركات المحتلفة والمتباينة فإنه بمكن لنا جمعها تحت راية ( الإنمان المطاق بالحل السياسي ) للمسائل الناجمة عن الجكم الاستعماري .

لقد ذهبت جهود هذه الحركات أدراج الرياح ، وبالرغم من التضحيات الجمة بالأموال والأرواح ، فلم يتمكن المسلمون من تحقيق النجاح حتى في المستوى السياسي ، وهو تحقيق الوحدة السياسية العالمية بين المسلمين .

لقد بدأت حركة الاتحاد الإسلامى ، أو ما عرف بالموتمر الإسلامى ، كرد فعل لغروب الدولة العثمانية وسقوط دولة المغول قبلها ، وانقسام العالم الإسلامى الواسع إلى دويلات وحاميات ، وقد بذل المسلمون فى سبيل التخلص من الاستعمار السياسى الغربى دماءهم وأموالهم وأنفسهم ، ونفائسهم بسخاء ، ولكن الواقع الألم المرير هو أن الغرب حقق سيطرته عليهم مرة أخرى محكره و دهائه عن طريق العلم والتكنولوجيا ، بيها استنفد

المسلمون كل طاقاتهم فى سبيل الاستقلال عن الاستعمار الغربى ، ولكن عندما تحرروا من الاستعمار الأجنبى ، وجدوا أنفسهم – مرة أخرى – خاضعين وراكعين أمام عصابات الجاحدين ، والثائرين على الإسلام ، والمنكرين لفضله .

لقد ضحى المسلمون أكبر تضحية فى سبيل إقامة « دولة إسلامية » خاصة بالمسلمين ، ولكن عندما تحقق هذا الحلم ، أصبح أبناء البلد الواحد منقسمين إلى بلدان عديدة مختلفة .

لقد اتحد المسلمون فى مشارق الأرض ومغاربها ، ضد إقامة دولة صهيونية فى فلسطين ، وبذلوا كل غال ورخيص ، وما كانوا يملكون شيئاً من وسائل أو أسباب لاسترجاع الأراضى المغتصبة ، وبالتالى كان لابد أن تقوم إسرائيل ، وأن توسع حدودها وطاقاتها على حساب عدد كبر من الدول العربية .

لقد فقد المسلمون كل شيء فى كل مجال من مجالات حياتهم فى هذا الزمان ، ولم يحصلوا على شيء ، ولكن على حد تعبير الإنجيل : ( إن الأجير بجمع أجره فى كيسة مثقوبة ) .

والغريب أنه في مثل هذا الحو القاتم المثير لمشاعر اليأس والقنوط ، لا يزال يوجد مجال يزحف فيه الإسلام ، بينما يفشل المسلمون بالرغم من تضحيتهم وجهودهم في المحالات الأخرى ، ولكن في مجال الدعوة الإسلامية – ومع إهمال المسلمين لها – لا تزال النتائج مشجعة حيث بدأ المنبوذون والطبقات المستضعفة في الهند وكثير من المفكرين الأوربيين يعتنقون الإسلام وبدأت الطبقة المئقفة اليابانية تميل إلى الإسلام بسرعة ، وانجه الشعب الأسود في أميركا إلى اعتناق الإسلام، وبدأت القبائل المختلفة

فى إفريقيا تلتف حول راية الإسلام زرافات ووحدانا .. كما اعتنق كثير من المثقفين فى كل بلد تقريباً الدين الإسلامي .

وكل هذا دون أن يبذل المسلمون أقل الجهد وأقل المال ..

## فرص أضعناها

في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ، وفي النصف الأول من القرن العشرين كان قادة المسلمين وزعماوهم ينطحون رووسهم بصخور سياسية دون جدوى ، وخلال هذه الفترة ظهرت إلى الوجود أحداث تشر إلى أن المحال الحقيقي هو مجال الدعوة إلى الله ، وليس الأمر تصادماً أو صراعاً سياسياً مع الأمراء والولاة .. ونذكر على سبيل المثال القصة البالغة الدلالة التالية :

1. كان الإمبر اطور (ميكادو) الياباني قد أرسل في زمن وجود السيد عجمال الدين الأفغاني ، بالآستانة (سنة ١٨٩١ م) كتاباً إلى السلطان عبد الحميد يذكر فيه مودته ويقول: إن كلا منا ملك شرقى ومن مصلحتنا ومصلحة شعوبنا أن نتعارف ونتزاور، وتكون الصلات بيننا قوية تجاه الدول والشعوب الغربية التي تنظر إلينا بعين واحدة .. إنى أرى شعوب الإفرنج يرسلون إلى بلادنا دعاة لديهم اعماداً على الجرية الدينية عندنا، ولا أراكم تفعلون ذلك ، فأنا أحب أن ترسلوا إلينا دعاة يدعون إلى دينكم الإسلامي و مكن أن يكون هولاء صلة معنوية بيننا وبينكم ١٥).

وعندما وصلت هذه الرسالة من ملك اليابان إلى عاصمة تركيا كان السيد « جمال الدين الأفغاني » والعلماء الآخرون موجودين هناك فأراهم

السلطان عبد الحميد الثانى هذه الرسالة ، ولكن أحداً منهم لم يعط الرسالة الاهمام الجدير بها ، ورجع رسول امبراطور اليابان إلى وطنه حاملا فقط رسالة من السلطان تحتوى على كلمات الامتنان الرسمية .

إن السبب الرئيسي في عدم انتهاز هذه الفرص الذهبية إنما هو إغفال المسلمين لأهمية الدعوة ، وانكبابهم على الانشغال بالشئون السياسية ، وقد ظلوا محسبون أن هذه الشئون هي التي بجب أن تستولى على كل اهمامهم ، وظلوا يغضون النظر عن أهمية نشر الإسلام وتبليغ رسالته إلى غير المسلمين مع أن الشعوب كانت تأتيهم ، وتقرع أبوابهم للانتفاع بما لديهم من رسالة الإسلام الحالدة ..

#### من قضاء الله وقدره

اعتنق اللورد ٥ هيدى فارق ٥ عضو الأسرة المالكة البريطانية الإسلام في النصف الثانى من القرن التاسع عشر الميلادى ، وأعلن في النصف الثانى من القرن العشرين رئيس دولة الجابون ( الإفريقية ) محمد عمر بانكو اعتناقه للإسلام ، ونشاهد في هذا الزمان أيضاً أن الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ، والملاحظ أن هو لاء المسلمين الجدد ليسوا من الشعب العادى ، بل هم من طلائع رجال الطب ٥ موريس يوكاى ٥ والفلسفة وروجيه جارودى ٥ والهندسة والعلوم وأصحاب المناصب العليا في الحكومات المختلفة .

ومع حالة المسلمين التي بلغت صورة مزرية من الذل والاستعباد في بلاد الهند ، فقد ظهرت فجأة قوة الدعوة إلى الإسلام ، وبدأت الطبقات المختلفة تقبل على الإسلام على نطاق واسع .

وهذا الوضع العجيب لا مكن تفسره إلا من خلال هذا الاقتباس

الذى أخذناه من مقال «كرشنادهن بزدا » من « راميشور بغرب البنغال » ، وهو المقال المنشور في صحيفة «ريدنيس الأسبوعية الهندية » والذي يقول فيه

ا إن الهندوس يعتقدون فى التناسخ والنشأة الحديدة وحقاً فلقد أعادت الهندوسية ولادتها الجديدة فى ( ميناكثى فورم ) بولاية ( تامل نادو ) فى منتصف شهر فبراير فى شكل اعتناق أبنائها الإسلام زرافات ووحدانا » .

إن وقائع دخول الإسلام التي تتكرر في مشارق الأرض ومغاربها (بالرغم من الحالة المزرية للمسلمين) تشير إلى أن هذا هو المحال الذي ينتظر الجهود والتضحيات.. وأما المحالات الأخرى التي تبذل بعض الحركات الإسلامية فيها جهودها ، فلا قيمة لها عند الله فكأنما أحبط الله أعمالها ، بينا نرى في المحال الذي لا جهد فيه للقيادات الإسلامية (وهو الدعوة) نتائج عالمية ، وثماراً طيبة ، فكأن الله يبين لنا أن مجالات العمل التي تجهدون فيها ليس فيها معونة الله وإنما تتجه معونته إلى أرض خصبة إلى حد ينبت فيها نباتها حتى بغير عمل وجهد ..

ولو أن المسلمين بذلوا جهودهم فى مجال الدعوة إلى الإسلام فسوف يتضاعف الإنتاج وسوف يتحقق ذلك (الحلم) الذى يحلم به المسلمون وهو غلبة الإسلام وانتشاره .. وازدهار وضعهم الحضارى ، ولكنهم يبحثون عن تفسير (للحلم) الذى محلمون به فى مجالات أخرى عقيمة .

## الإسلام عمل وحيد

أشاد المفكر والأديب الغربي المشهور « جورج برنار د شو » ( 190٠) بذكر الإسلام ، حيث قال : « إذا كان هناك دين يستطيع أن يسود بريطانيا في مائة السنة القادمة ، بل يسود أوربا كلها ، فلن يكون هذا الدين إلا الإسلام ، فإني لأكن في نفسي أعظم تقدير لدين محمد نظراً

لما يوجد فيه من قوة مميزة ، فهو الدين الوحيد الذي يستطيع أن يستوعب الدنيا المتغيرة ، كما يملك القدرة على جذب القلوب على مر العصور ، .

وكان المفكر الهندونسي الهندي «سواى وويكا » قد كتب في سنة ١٩٠٣ يقول : ٥ إن الوحدة الحقيقية هي آخر كلمة في عالم الدين والفكر ، وهذا هو الرأى الذي ينهي إليه الإنسان بالنسبة لكافة الأديان ، ولكني أرى أن الدين الذي بلغ القمة في المساواة والحب والتعاون بين البشر إنما هو الإسلام فقط ، ولهذا فإني أعتقد اعتقاداً جازماً أن فلسفة (الفيدا) لا قيمة لها بدون الإسلام العملي ، وأن الهند التي تمثل نقطة اتصال بين الهندوسية والإسلام بجب أن تخرج في المستقبل القريب من الاختلافات والنزاعات حتى تصبح حصناً منيعاً محكماً » .

والواقع أن الإسلام هو الأمل الوحيد ليس للمسلمين فحسب بل للعالم كله .. إن الدنيا كلها رغم نهضها المادية تضطرب وتتعطش للهداية الربانية ، والمسلمون مظلومون في كل مكان ، لأنهم أهملوا أداء مسئوليتهم وغفلوا عن نشر الهداية الإلهية التي علكونها بين الآخرين من أبناء جلدتهم .

إن الدنيا معرضة للعقوبة الإلهية بسبب حرمانها من الحق ، والمسلمون معرضون للعقوبة لإغفالهم واجب نشر الرسالة .. ولسوف تبقى هذه الحالة طالما بقى المسلمون متجاهلين مسئوليتهم ، إن الانشغال بشئون لا تمت بصلة للدعوة ، وتسمية تلك الشئون « دعوة » ليس إلا جريمة تضاف الى كثير من الجرائم التى سقط فيها المسلمون .. ولسوف محرمون بهذا الإهمال من رحمة الله سبحانه .

لقد كتبت سيدة مسيحية من استراليا في كتابها « فهم الإسلام » تقول : إن الملامح المجملة لدين الإسلام تدلنا على أن فيه عطاء وافراً لهذا

العالم المضطرب، والحق أن الإسلام يبدو كنز أ غالى النمن ، هجره المسلمون وخذلوه ، فإن حياة المسلمين تختاف تماماً عما عرفنا من مجد فى هذا الدين وأخلاقياته ، وما لم يعد المسلمون إلى حقيقة الإسلام فسيظلون متخلفين ومتخبطين فى مؤخرة ركب الإنسانية ، لأن الإسلام هو الحل الناجع والعلاج الناجع لكل داء ، وإنما هو النبراس الوحيد للمسلمين ، ليس لأنفسهم فحسب ، بل للعالم الإنساني كله .

لقد أوضحنا فيا سبق – من خلال استعراض التاريخ – تبايغ ماأنزل الله « يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك ، وإن لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس » ( المائدة : ٢٧ ) ، وعندما نزلت هذه الآية ، و تلاها الرسول فإن هذه ( العصمة من الناس ) لم تكن قد ظهرت إلى حيز الوجود ، لقد كان هذا التاريخ مختبئاً خلف ستار المستقبل . وفي هذه الحال فإن الإيمان بهذه الكلمات وما تقتضية من وقف المنهج والأموال في سبيل الدعوة كان أمراً في غاية الصعوبة ، لكن در اسة التاريخ – بعد و قوعه – أسهل بكثير من عملية استكشافه و استجلائه قبل و قوعه .

إن المسلمين الذين عاشوا القرن الهجرى الأول أدوا أصعب عمل في التاريخ .. إنهم استكنهوا الحدث قبل وقوعه ، وعملوا له حسب مقتضياته .

ومع أننا وكل إلينا أيسر عمل تاريخي بعدهم ، إذ أننا نمشي على أرض ممهدة ، وما علينا إلا أن نكرر العمل بالمبدأ الذي تحقق في التاريخ ، أي أننا على العكس من أسلافنا الذين ساروا على درب جديدة ، ومع ذلك فإن أسلافنا نجحوا في الامتحان الصعب المجهول وإننا فشلنا في الامتحان السهل المكرور .

القد وردت في القرآن الكريم آية تقول : « إن الله لا مهدى القوم

الكافرين » ( المائدة : ٦٧ ) ونحن نستطيع استجلاء جانب هام من هذه الآية موجزه أن المسلمن الذين قاموا بنشر الدين وفق طرق علمها الله لهم قد تعهد الله لهم بأن يعمى أبصار الكافرين ، حتى لا يتمكنوا من القيام عوامرة مؤثرة على المسلمين ، وحتى لا ينجحوا في مسهم بسوء يقضى علهم. وهناك جانب آخر نستجليه من هذه الآية يتصل بذات الداعي ، وهو أن المسلمين لو لم يقبلوا هذا المهمج الفكرى والعملى رغم تعهد الله لهم بالنصر ، وسلكوا طرقاً أحرى غير التي فرضها الله عليهم ، فإنهم لن يوفقوا في مساعيهم ، ولن يهديهم الله للسير في اتجاه الفلاح . وبالتالي سوف تضيع جهو دهم مهماكانت كبيرة و تصبح فاقدة النتيجة .

والحق أن المسلمين فشلوا في مساعهم في العصر الحديث مع أنهم لم يدخروا وسعاً في إنهاض أنفسهم من كبوة الإغطاط ، وضحوا في ذلك عهجهم وأرواحهم ، ولكن ضاعت تضحياتهم ، وصدق عليهم ما ورد في الإنجيل و تبذرون كثيراً وتحصدون قليلا ، تأكلون ولا تشبعون ، تشربون ولا يسكن الغليل ، ويجمع الأجير أجرته في كيس ذي ثقب ، أملم كثيراً وحصلم قليلا وعندما رجعتم إلى البيت ضيعم عصولكم » .

لقد بذل المسلمون الكثير فى العصر الحديث ، ولكن الله أذهب عملهم أدراج الرياح . وهذا تنبيه لهم من الله — لو عقلوا ووعوا — كى يتجهوا إلى الدعوة . . ولعلهم — قبل يوم القيامة — يعقلون .

## طريق الفطرة

لقد خلق الله لكل شيء قدره ، فلا يتعدى حدوده ، ولا ينقص منه شيء .. إن الشمس والقمر والنجوم تسير على مسارها بانضباط وانتظام بالغن ، دون أن محدث خلل للحظة واحدة .

و الجنين يتكون فى بطن المرأة وينشأ وينمو رويداً رويداً ، حتى محرج من بطنها فى شكل إنسانى كامل فى وقت معين .. وهكذا جعل الله لكل شىء عنده عقدار » ( الرعد : ٨)

وبهذا الطريق الحكم بمكن أن بجرى سبر كل شيء إلى مستقره بدون أى تصادم « لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل فى فلك يسبحون » ( يس : ٤ ) .

وإن هذا الطريق لا يقتصر على تلك الأشياء التى تظهر فيها النتيجة بحكم الله وقدره مباشرة ، بل إن هذا الطريق ينطبق أيضاً على الأمور والأعمال الإنسانية حيث تظهر الأحداث بجهود من الإنسان.

لقد اعتاد العرب قديماً أنه إذا اشتد غضب أحدهم على زوجه يطلقها ثلاث مرات أو أكثر إلى مائة مرة ، ثم كان نخرجها من البيت مباشرة ، فكانت هذه الأحداث تسفر عن عدد من المشكلات الشخصية والعائلية ، ولكن القرآن قرر طريقاً للطلاق هو أن الإنسان إذا أراد الطلاق فعليه أن يطلق بحساب العدة ، وأن يراقب العدة باهمام ، وعليه أن يطلق بين طهرين وشهرين متتالين ، ثم في الطهر الثالث للشهر الثالث أن يمسك زوجته معروف أو يسرحها بإحسان ، فهذا يصل حدث غير سار بالتدريج الفطرى إلى منهاه ، والطريق الآخر الطلاق أن المرأة إذا كانت حاملا وظهر حملها فترجأ عدة الحمل إلى وضع الحمل ، لكى يلتزم الشخص الذى سبب الحمل أن ينفق على زوجته فى بيته حتى تكمل مدة وضع الحمل.

وثمة مزايا للعمل المرسوم بالصبر والتأنى والتدرج بدلا من التسرع والاستعجال ، فر مما وجدكل من الطرفين إمكانات جديدة قد تكون غير متوقعة من قبل ذلك ، وإن عملا عائلياً يسير سيره الطبيعي ليبلغ إلى منهاه دون أن نحلق تعقيدات وملابسات عويصة لحرى بأن يصل إلى غايته بأقل الخسائر ، وبطريقة كريمة ، وإن الله ليصف هذا العمل بأنه بالغ أمره : « ومن يتوكل على الله فهو حسبه إن الله بالغ أمره قد جعل الله لكل شيء قدرا » (الطلاق : ٣).

فإذا اعتمد شخص على الطريق المقدر من الله ، وآمن بأنه أحسن طريق واحتمل مرارة الصبر والانتظار ، فإن الطريق يكون مجهداً للوصول إلى الغاية كما أن الالتزام بمنهج الله الذى وضعه لحياة الإنسان يراعى كافة الجوانب كاملة ، لقد قرر الله نظاماً دقيقاً صحيحاً لعمل كل شيء بعلمه المحيط والشامل لكل شيء .. ولن ينجح شخص في هذه الدنيا التي خلقها الله عندمخالفته لهذا النظام الذى وضعه الحيط بكل شيء .

### التدبير الإلهي الخفتي

لقد ورد فى القرآن عند ذكر الأحداث الواقعة فى الكون قوله تعالى : « يدبر الأمر يفصل الآيات » ( الرعد : ٢ ) ، فع ُلم أن الترآن والكون تعبر ان لحقيقة واحدة ، وما ف ُصل فى الآيات من المبادىء والحكم ج ُعل أساساً لهذا الكون ، فالكون تصديق عملى للقرآن و بتعبير آخر : إن القرآن إظهار عملى لتلك الحقيقة ..

إن الله يريد أن يبنى أهل الحق بناءهم على أسس متينة في مواجهة الباطل وأن يشيدوا صرح الدين بالتضحية بالمال والوقت وبناء شخصيهم القوية ، لتكون راسخة وقوية لا يحطمها أعداء الله ولا ينال أحد منها ، إن الله يريد أن يرى دينه غالباً على الأرض . وإن المسؤلية لتقع على عاتق أهل الإيمان لكى يقوموا بدورهم في تحقيق ذلك بجهودهم وجهادهم وبعدتهم وعتادهم . وقد ضرب الله مثلا في القرآن للعنكبوت فقال : « وإن أوهن البيوت لبيت العنكبوت » ( العنكبوت : ١٤) . . وفي مكان آخر ضرب مثالا للحديد : « وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد » ( الحديد : ٢٥ ) ، والمعروف أن بيت العنكبوت ينهار بهزة خفيفة ، وبلمسة من يد أو خشب ولكن بيت الحديد يتصدى للطوفان ويقف في وجه الأعاصير .

ولقد أراد الله بهذين المثالين أن ينصح المسلمين أن يبنوا بيت الدين على غرار « بيت الحديد » لا مثل بيت العنكبوت .

وإن الجانب المهم للبناء الراسخ المتين هو الجانب الذي يتضح لنا من تعاليم ديننا ، وهو الاستعانة بالتدابير الحفية الإلهية في تقويض نفوذ العدو وإقامة الحق على أسس سليمة قوية ، ولإيضاح هذا المبدأ ننقل آيتين من القرآن :

« قد مكر الذين من قبلهم فأتى الله بنيانهم من القواعد فخر عليهم السقف من فوقهم وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون »( النحل: ١٦ ) . والآية الثانية :

« هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ما ظننتم أن يخرجوا وغنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله فأتاهم الله

من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلومهم الرعب يخربون بيومهم بأيدهم وأيدى المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار » ( الحشر : ٢ ) .

ويتبين من هذه الآيات أن من حكمة الله وسنته أن تكون جذور الأعداء هشة ، و بظل هذا شأنها إلى حد القضاء عليها دون أن تشعر ، فيخر عليهم سقفهم على حين غفلة منهم .

إننا نرى أن القرآن يسوق بعض الأمثلة التي تبين طريق الله وسنته ، وإن هذه الأمثلة أمثلة رمزية ، ولكن المقصود أن ندرك منها حكمة الله ، ونعيش حياتنا معتبرين مسترشدين بهذه الآيات التي تتلي في كل زمان ومكان .

ومن هذه الأمثلة القرآنية هذه الأرضة التي هي دودة عدوة للإنسان وهي دودة صغيرة حجماً مثل النملة ، وأقل قوة منها وهي لا نتحمل شدة الحر أو البرد ، ولا تقوى على الحياة في هواء طلق أو في شمس ولذلك نسير في أنبوب أو نفق من الطين ، ولكن برغم هذا الوهن والضعف تلحق بالإنسان ضرراً كبرا ، والسر في ذلك أن الأرضة تعمل بصمت ودأب ولا يتنبه الإنسان لها إلا حين تكمل عملها ، وإذا كان باب غرفتك خشياً فإن الأرضة تدخل لائذة في جناحيه ، وتأكل الحشب بصمت ، وتترك الطلاء الجميل مثل الورق على سطح الحشب ، وفضلا عن ذلك فإن مقدار ما تأكل من خشب تملؤه بالطين ، وهكذا تأكل الأرضة الحشب كله دون أن تقف أنت على ذلك لأنها تترك السطح الظاهرى ، وتأكل من الداخل ولأنها تسد الفراغ بالطين فلا ينهار الحشب ، بل يبقى وتأكل من الداخل ولأنها تسد الفراغ بالطين فلا ينهار الحشب ، بل يبقى قائماً ، وعندما ينهي الأكل يسقط الباب واهياً على الأرض.

ومن زاوية أخرى نجد مثالا للكلب ، فالكلب يريد أن يعض الإنسان ولكن قلما ينجح في عضه والسبب أنه ينبح من بعيد عندما يرى الإنسان

وبالتالى فإن الإنسان يتنبه ويدافع عن نفسه ، وهكذا تنجح ( الأرضة ) فى خطتها ويفشل الكلب فى خطته . وليس نصيب الكلب إلا النباح أما نصيب الأرضة فأكثر نجاحاً من الكلب لأن الأرضة تعمل بصمت ، واستمرار ، وأما الكلب فكثير النباح والعويل .

إن القرآن يسوق لنا هذين المثالين ليخبرنا عن طريق النجاح ويدلنا على أسباب الفشل .. و عن نتبين من القرآن أن ميزة الإنسان هي عدم الصبر والاستعجال ، ويعتبر الاستعجال أكبر ضعف في الإنسان ، وطريق الصواب هو - داعاً - طريق الأناة والصبر والجلد وعدم التعجل في الوصول إلى النتيجة .

والاستعجال هو تمنى الحصول على النتيجة دون استيفاء الشروط اللازمة للحصول عليها ، فمثلا شجرة « الحور » يكتمل نموها فى مدة مائة سنة، فإذا تمنى الإنسان أن يستقر الشجر ويكتمل فى بضع سنن فإن هذا استعجال أمر لا يمكن تحقيقه فى هذه الدنيا ، لأن الله لا يغير سنته وفق هوى من يتمنى ويستعجل ويريد تغيير خطة الله الطبيعية فى هذا العالم.

إن هذا النظام محكم إلى أَبْعَرَد حدود ، وليس فيه استثناء لأحد ، ومن يتعد حدود الله وينتهك نظامه فسيعود ذلك بالضرر عليه .

ونسوق في هذا المقام مثلا من قصة موسى عليه السلام عندما وصل إلى صحراء سيناء مع قومه ، وفرض الله على موسى عليه السلام مدة شهر واحد للعبادة على جبل الطور ووعده أن يمنحه الشريعة بعد قضاء هذه الفترة و بموجب هذا كان على موسى عليه السلام أن يصل إلى الطور في مستهل شهر ذي القعدة ولكن موسى عليه السلام وصل قبل الموعد بعشرة أيام فسأل الله تعالى موسى عليه السلام :

« ما أعجلك عن قومك يا موسى ؟ قال هم أولاء على أثرى وعجلت إليك رب البرخى . قال ذإنا قد فتنا قومك من بعدك و أضلهم السامرى » (طه : ٨٣ – ٨٥).

لقد كان موسى عليه السلام مشتاقاً لآن يصل سريعاً إلى الطور ، فغوض مسئولية رعاية بنى إسرائيل إلى أخيه هارون ، ووصل إلى الجبل قبل الموعد بعشره أيام . ولا شك أن هذا العمل كان دانعه الحصول على رضى الله ولكن ذلك ألحق الضرر بقومه ، وقد كان موسى عليه المنلام قائداً و رشداً لقومه . ولم يكن لهارون عليه الملام حتى ذلك الوقت هيمنة على القوم ، ولم يستقر أمره عليهم بعد ، فعندما غادر موسى عليه السلام إلى الجبل استطار شر المفسدين من القوم ، وسيطروا وقادوا بنى السرائيل إلى عبادة العجل ، فكان هذا الاستعجال سبباً فيا ظهر من بنى إسرائيل رغم أن دافعه التقرب إلى الله . ومع ذلك فإن الله لم يفعل ما كان عرص عليه موسى عليه السلام ، ولم يمنحه الألواح قبل الميعاد ، ما كان عرص عليه موسى عليه السلام ، ولم يمنحه الألواح قبل الميعاد ، ولم يكن بوسع موسى بالرغم من الإخلاص وحسن النية إلا أن ينتظر ولم يكن بوسع موسى بالرغم من الإخلاص وحسن النية إلا أن ينتظر المدة المقررة ، مع ما تحمله من ثمن استعجاله ومخالفته لطبائع الأمور .

## منهج الإصلاح التدريجي

لقد بعث رسول الله – صلى الله عليه وسام – بنظامه لتحقيق السعادة والفلاح للإنسان . . وبالتاني كان لابد من تحريم الحمر .

ولكن النبي ــ صلى الله عليه وسلم ــ لم يمنع الناس عن الحمر مدة تقرّب من نصاب السنوات التي كانت بعد البعثة ..

لقد ترك الناس على حالم . نقد كان صلى الله عليه وسلم في أول الأمر مهذب الطبائع بذكر الله وتوحيده والإنذار بالآخرة .

وبعد هذه المدة نزلت الآية الأولى عن الحمر ، فتحدثت عن كراهية الحمر وما فيها من آثام ومنافع ، لكى نستعد الأذهان لقبول التحريم : يسألونك عن الحاءر والمدسر قل لايهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما » ..

إثر مذا بدأ بعض ذوى العقول يفكرون فى تحريمها وذهبوا يتساءلون عنه ،ولم يكن قد نزل إلى ذلك الوقت الحكم البات الصريح بالتحريم .

ثم نزل حكم آخر عن الحمر في العام الرابع للهجرة ولكن لم يكن ذلك من قبيل النهى الواضح ، بل كان يتضح من البيان أن الحمر ليست بشيء مستحسن ، كما كانت تفرض القيود على تعاطيها في أوقات الصلاة : «ياأيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ماتقولون » (النساء : ٤٣) . وبعد هذا الحكم عدة قصيرة نزلت حرمة الحمر في القرآن ه يا أيها الذين آمنوا إنما الحمر والميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتذبوه المكم تفلحون . إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الحسر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة نهل أنتم منتمون » (المائدة : ٩١) .

لقد أضحت العقول مهيأة لهذا الحكم ، فما إن نزلت هذه الآية حى أعان الناس : « انتهينا ربنا انتهينا ربنا » وأسالوا أوعية الحمور على الأرض. روت عائشة رضى الله عنها عن حكمة التدريج التي اتخذت في حرمة الحمر فقالت : إما نزل أول ما نزل سوره من المتصل فها ذكر الحنة والنار ، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام ، نزل الحلال والحرام ، ولو نزل أول ما نزل لا تشربوا الحمر لقالوا لا ندع الحسر أبداً .. ولو نزل لا تزنوا لقالوا لا ندع الزنا أبداً (ورد في البخاري) .

#### الإقدام بعد الاستحكام

من أهم الأهداف التى بُعث لأجلها رسول الله صلى الله عليه وسلم في العرب تطهيرُ الحرم من كافة الأوشاب و الأدناس من الشرك ، وإعادته إلى مركز التوحيد الذى كان أيام إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام .

فعندما بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم كان عدد الأصنام ثلاثمائة وستن صنماً ، وكانت هذه الأصنام موضوعة فى الكعبة ، وكان المشركون يطوفون الكعبة عراة ، وقد غيروا أيام الحج ، وابتدعوا ( النسىء ) لهذا الغرض . وفى وسط هذا عاش النبى صلى الله عليه وسلم ( ١٣ سنة ) تقريباً فى مكة ، ولكن لم ينهض أبدأ لكسر الأصنام ، ولم يقم وأصحابه عظاهرات احتجاجية فى طرق مكة ضد هذه الأصنام ، بل ظل يدعو إلى التوحيد والآخرة ، وامتنع عن اتخاذ أية خطوة عملية ضد الأصنام .

ويظهر من الوثائق التاريخية أنه عندما تم فتح مكة في عام ( ٨ ه )
وتولى رسول الله صلى الله عليه وسلم السلطنة في مركز العرب ومعقله
( أم القرى ) و دخل مكة جالساً على متن الإبل ، بدأ يطوف الكعبة
فكان حوله ٣٦٠ صنما ، وكانت بيده جريدة من شجرة فبدأ يضرب
كل صنم بالحريدة حتى سقط كل صنم من الأصنام على وجهه على الأرض
ثم طرُّر حت جميع هذه الأصنام ، وعندما كان يفعل ذلك يردد بلسانه
هذه الآية « جاء الحق وزهق الباطل ون الباطل كان زهوقاً » (الإسراء ١٨)

إن تطهير الحرم من الأصنام كان مطلوباً من اليوم الأول ، ولكن لم يمس الرسول هذه الأصنام قبل الوصول إلى القوة المتدرجة ، والحصول على السلطة ، وقد ركز كل انتباهه على إثبات التوحيد والدعوة إلى الآخرة ولم يقم بعمل التطهير الفعلى إلا بعد أن سيطر على مكة على الوجه الأتم ولم يبق هناك من يقاومه في هذا العمل .

## اتخاذ طريق الحكمة رغم السلطة والقوة

ثم مضت الآيام وحرك الله التاريخ نحو الأفضل حتى تم فتح مكة في عام ( ٨ ه ) وقد كانت مكة مركزاً قيادياً للأقطار العربية حين ذاك ، ولكن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يتخذ أية خطوة لمنع طواف العراة حول الكعبة . وعندما جاء موسم الحبح بعد فتح مكة بأربعة أشهر ، حج المشركون على سنتهم عراة ، ولكنه لم يفرض الحظر عليهم في هذا العام أيضاً بل حج المسلمون على طريقتهم ، والمشركون على طريقتهم . محل موسم الحبح في العام التالى ، وكان ثانى حج بعد قيام الدولة الإسلامية في العرب (وقلعها مكة) ، ولم يمنع النبي صلى الله عليه وسلم المشركين عن عادتهم السيئة هذه المرة أيضاً ، بل حج المسلمون على المشركين عن عادتهم السيئة هذه المرة أيضاً ، بل حج المسلمون على المشركون على طريقتهم ، وكان أميرهم في هذا الحبح أبو بكر رضى الله عنه ، وحج المشركون على طريقتهم ، ولكن في السنة التالية قبيل موسم الحج بعث النبي صلى الله عليه وسلم علياً رضى الله عنه إلى مكة وعليمه أن يكلن في الحج أنه لا يقصد أحد من المشركين الحج بعد عامهم هذا ، ولا يطوفن أحد عارياً حول الكعبة ( لا يحج بعد العام مشرك و لا يطوف بالبيت عريان الحد عارياً حول الكعبة ( لا يحج بعد العام مشرك و لا يطوف بالبيت عريان المد

وهكذا لم يذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم رغم فتح مكة إلى مكة للحج في عام ( ٨ و ٩ ه ) وقال : ( إنما يحضر المشركون فيطوفون عراة فلا أحب أن أحج حيى لا يكون ذلك ) - تفسير ابن كثير - سورة التوبة ، إنه تحمل الحج بطريقة المشركين بعد فتح مكة عامين ولم يحج بنفسه حيى فرض الحظر في العام الثالث من الفتح سنة ( ١٠ ه ) ، ثم سافر إلى مكة ، وأرسى مناسك الحج ، وكان ذلك آخر حج لرسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الذي رُدعى « محجة الوداع »

#### ضرورة التغيير بطريقة طبيعية

لقد أنشأ إبراهيم وإساعيل عليهما السلام نظاماً للحج بعد بناء الكعبة وكان ذلك النظام مرتباً على التقويم القمرى ، ولذلك كان يأتى في مواسم مختلفة ، أحياناً في الشتاء وأحياناً في الصيف ، ورأى أهل مكة بعد ذلك أن هذا الاختلاف والتغيير في مواسم الحج يلحق بهم ضرراً تجارياً ، وجعل أهل العرب من الحج مكسباً ومرتزقاً لهم ، وكان ذلك مصدر رفاهية وهناء لهم بالطيم ، ولكن اختلاف مواسم الحج كان عقبة في طريق انتعاش معيشهم .. وسبب ذلك أن النخلة في العرب تصبح يانعة في آيام الصيف وتكون مصدر رخاء لهم تزدهر بها التجارة وتنتعش المعيشة ويزداد نشاط الحل والبرحال ، ولذلك يكون الحج في موسم الصيف رائحاً وماعناً على التحسن المعيشي ، وعلى العكس من ذلك ، فإن الحج في الشتاء تبور فيه التجارة ، وقد غلبت المصالح الدنيوية على المصالح الدينية لدى أهل فيه التجارة ، وقد غلبت المصالح الدنيوية على المصالح الديني وحولوا الحج مكة فانجأوا إلى طريق النسيء ، النظام الزماني الديني وحولوا الحج إلى التقويم الشمسي .

والمعروف أن التقويم الشمسى يختلف عن التقويم القمرى بزيادة أحد عشر يوماً ، فلجعل التقويم القمرى معادلا للتقويم الشمسى أخذ أهل مكة يزيدون أياماً فيه حتى يتعادل التقويمان ، ويترتب على ذلك زيادة ثلاثة أشهر بعد كل ثمانى سنوات فى التقويم القمرى . فكأن شهراً أرجى (أنسىء) بعد كل ثمانى سنوات . ويدخل هذا انتغير فى الأشهر الحرام عا فيها شهر ذى الحجة ، فكانت الأشهر تتنبر كل ٣٣ سنة وكذلك كانت تنبر مواسم الحج تبعاً لها ، ثم بعد دور ان ٣٣ سنة تعود الأشهر إلى مكانتها الأولى ، ولما ظهر الرسول كان من مسئوليته صلى الله عليه وسلم أن يبدل هذا المرسوم الجاهلي ويقرر أيام الحج فى ذى الحجة بالتقويم القمرى جرياً على سنة إبراهيم عليه السلام ، وعندما تم فتح مكة وقوى مركز الرسول كان بإمكانه أن يغير هذا المرسوم فوراً ويعلن إلغائه ، ولكنه الموسول كان بإمكانه أن يغير هذا المرسوم فوراً ويعلن إلغائه ، ولكنه لم يفعل ذلك .

لقد كان الحج في عام ( ٨ و ٩ ه ) يصادف ذا القرامة وفق المرسوم الجاهلي ، وكان يصادف حج عام ( ١٠ ه ) بعد منى ٣٣ عاماً شهر ذى الحجة، ولو كان يريد تغيير الرسم فورا لأعلن بعد فتح مكة بأن الحج في العام المقبل يكون في ذى الحجة طبقاً لسنة إبراهيم عليه السلام ، وليس في ذى القعدة ، ولكنه لم يتعجل بل انتظر عامن ، وحتى بعد الحصول على السلطة صبر على حج الناس في ذى القعدة عامن متتالين حتى لا محدث ارتباك ، ولكنه في العام الثالث عندما صادف موسم الحج شهر ذى الحجة ( بطريق طبيعي ) أعلن أن الحج سيبقى دوماً في ذى الحجة فقال في خطبته في حجة الوداع في العام العاشر للهجرة . :

« إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض » .

<sup>(</sup>۱) ينظر تفسير ابن كثير اا

## الإصلاح بدون هدم العرف المتبع

من غزوات النبى صلى الله عليه وسلم غزوة تُدعى المربسيع أو غزوة بنى المصطلق ، وقد وقعت فى عام ( ٥ ه ) فقد أخبر النبى صلى الله عليه وسلم أن حارث بن أبى ضراو رئيس قبيلة بنى المصطلق عباً جيشاً ، وينوى القيام محملة على المدينة ، فبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم بريرة بن حصيب الأسلمى للاستخبار فأيدًد الحبر ، فعباً رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم جيشاً وبادر بالحملة عليهم فام يقدروا على المقاومة وقتل منهم عشرة أشخاص وأسر الرجال و النساء والأطفال وحصل المسامون من الغنيمة على ألفى رأس من الإبل وخمسة آلاف رأس من الغنم ..

وكان الذين أسروا ينتمون إلى مانتى أسرة ، وكان رسول الله والله وال

لقد كان من بن أسرى هذه الحرب بنت رئيس القبيلة ( الحارث ابن أبى ضرار ) وتسمى جويرية وكانت أرمل ، وعند تقسيم الغنائم نالها ( ثابت بن قيس أن يكاتبها إذا دفعت مبلغاً معيناً فيمكن به عتقها ، فجاءت جويرية إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وطلبت معونة منه لأداء ثمن المكاتبة ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم هل أدلك على أمر خير من هذا وهو أن أدفع المال وأنز وجك بعد العتق ؟ فقبلت هذا العرض .

وبهذا تحررت جويرية وزوّجت لرسول الله صلى الله عليه وسلم ،

ولما كانت بنت رئيس القبيلة فقد أصبح رسول الله صهراً لجميع رجال القبيلة جرياً على العرف القبلى ، ولما علم المهاجرون والأنصار بأمر علاقة المصاهرة شق عليهم أن يبقوا رجال القبائل عبيداً لهم ، فأعتقوهم وأصبحت قلوب رجال بنى المصطلق بسبب هذه المعاملة والمصاهرة لينة عن ذى قبل ، وفى ضوء هذا السلوك الحسن الذى لا يوجد له نظير فى النظام القبائلى تأثروا كثيراً ، ودخلوا زرافات فى دين الله .. ولذلك قالت عائشة رضى الله عنها — عن جويرية : « ما أعلم امرأة كانت أعظم على قومها بركة منها » .

#### الحركات المعاصرة

لقد قام المسلمون في هذا العصر بحركات عديدة لإحياء الإسلام ولقد لقيت كثير من هذه الحركات قبولا وشعبية من جماهير المسلمين غير أن هذه الحركات لم تنجع في تحقيق الأماني المنشودة ، والسبب في هذا الفشل أن هذه الحركات لم تعتمد مهج الفطرة الطبيعي ، ولم يتبعوا سنة الله التي تقررت لكل عمل ، والتي نجد نماذجها موجودة في الكون ، بل اتخذت بعض هذه الحركات طريق الفوضي والصخب وإحداث القلاقل والبلبة ، ولم تتخذ طريق العمل الصامت اللهوب ، وقد أرادوها قفزة كبرة ليصلوا إلى الغاية بين عشية وضحاها ، ولم يسيروا سيراً طبيعياً متأنياً ، ولم يتبيوا طريق الدربة والتأني ورباطة الجأش ، بل عملوا إلى التسرع والتعجيل ، فقاموا بأعمال كبيرة قبل أن يدعموا مواقفهم ، وتحركوا بالعواطف والتعجيل ، فقاموا بأعمال كبيرة قبل أن يدعموا مواقفهم ، وتحركوا بالعواطف المسرح الأعلى ، ولم يلتز موا بانتدرج من القليل إلى الكثير ، بل أرادوا الصرح الأعلى ، ولم يلتز موا بانتدرج من القليل إلى الكثير ، بل أرادوا إحراز الكثير من أول يوم من عملهم ، وقد تر تب على ذلك كله أنهم فشلوا فشلا ذريعاً في جميع حركاتهم .

وبداهة فإنه لا عكن النجاح في هذه الدنيا دون السر على طريق سنة الله . وأى مسار آخر لن يصل بالإنسان إلى الهدف الصحيح ، فإذا كان اللهقد جعل سر الفلاح والنجاح في الصبر ، فلا عكن الفلاح والنجاح بالاستعجال والوثوب السريع ، وإذا قرر الله الفوز في العمل الدائب المستمر الصامت فلا عكن الفوز اعباداً على رنة الحطب والكلمات المطنطة وإذا عبن الله فترة خاصة للجهود فلا عكن الوصول إلى المراد قبل إكمال هذه الفترة . وإذا أقر الله مبدأ التدرج لعمل بالغ الأهمية ، فلا يكون بلوغه بقفزة كبيرة ، وإذا شاء الله أن لا يتخذ المرء خطوة كبيرة بدون التمكن الذاتي ، فلا عكن إحراز الهدف باتخاذ خطوات عاجلة طائشة ، وإذا أراد الله حل مسائل هذه الدنيا عن طريق العمل الحدى ، فلا يكون وإذا أراد الله حل مسائل هذه الدنيا عن طريق العمل الحدى ، فلا يكون تسويها بإلهاب العواطف ، وإن فيض الله سر الإصلاح في بناء الشخصية وتقويم السلوك ، فلا يمكن إذن البلوغ إلى هدف الإصلاح بإحداث الثورات وتقويم السلوك ، فلا يمكن إذن البلوغ إلى هدف الإصلاح بإحداث الثورات

 $\int_{\mathbb{R}^{n}} \widetilde{A}_{n} \left( \mathbf{x}_{n} - \mathbf{x}_{n} \right) = \int_{\mathbb{R}^{n}} \widetilde{A}_{n} \left( \mathbf{x}_{n} - \mathbf{x}_{n} \right) = 0$ 

هذه هي سنة الله ولن تجال لسنة الله تبديلاً .

# الإسلام ولعلم الحديث

ذات يوم قابلني شخص حصل على شهادة عالية في العلوم وكان له إلمام بالدراسات الدينية والتاريخ أيضاً ، ولم يكن يعترف بالدين وبوجود خالق هذا الكون ، وأثناء الحوار سألني قائلا : إذا حذف الإسلام من التاريخ الإنساني فهل ينقص شيء ؟ . . فقلت : « سينقصه ما كان ينقصه قبل عهده بالإسلام » .

لقد عمر الإنسان هذه الأرض منذ آلاف السنين غير أن التاريخ المعلوم يشهد أن الإنسان لم يبلغ ما نعنيه بكلمة « العلوم الطبيعية » إلا بعد ظهور الإسلام ، ذما هو تحليل هذه الظاهرة ؟ .

إن التحليل بسيط جداً ، وهو أن الشرك كان غالباً على الإنسان في كل زمان قبل الإسلام ، وكان أكبر عائق في سبيل استيطان عالم الطبيعة وبهذا الشرك أصبحت المظاهر الطبيعية آلحة تعبد ، وما كان للعلوم الطبيعية أن تبرز إلى حيز الوجود وتبلغ المستوى الذى بلغته في العصر الحديث الا باعتبار هذه المظاهر الطبيعية أولا مواضيع تدرس وتبحث فتسخر للحدمة الإنسان ، فالإنسان المشرك يعتبر القمر معبوداً .. فكيف بجترىء على أن يطأه بقدميه ؟ والإنسان المشرك ينظر إلى السيول على أنها قوة تستحق العبادة فكيف له أن يفكر في توليد الكهرباء منها بعد تسخيرها ؟ هذا هو الإسلام الذي أخضع الشرك وأعطى فكرة التوجيد مكانة أسنى هذا هو الإسلام الذي أخضع الشرك وأعطى فكرة التوجيد مكانة أسنى الأول مرة في التاريخ الذي يعرفه الإنسان.

وقد نشر الإسلام الفكرة القائلة بأن الله واحد لا شريك له ، فكل شيء ما عداه مخلوق وحادث ، وبذلك مهد الإسلام طريق ( تقصى

الحقائق و إدراك عالم الطبيعة ، وكشف الغطاء عن أسراره ، وبالتالى انتصر الإنسان على الطبيعة ، وكانت هذه نقطة انطلاق لجميع التطورات والاختراعات والصور المختلفة للتقدم ، فمما لا شك فيه أن التخلف الحضارى والتردى العلمي كانا من نتاج الشرك ، ولولا التوحيد لما بلغت الحضارة مابلغته الآن في العلوم والتكنولوجية ، فالفضل عائد إلى التوحيد بصفة غير مباشرة ، هذا .. ومن البديهي أن الإسلام لا يستهدف أساساً تزويد الناس بالعلوم الطبيعية ، غير أن الإنسان سار على درب العلوم بظهور الإسلام ، وقبل ظهور الإسلام لم يكن قد سار قط على هذا الدرب .

وقد اعترف المورخ البربطانى الشهير أرنولد توينبى ( ١٨٨٩ – ١٩٧٥) مهذا وسجله بوضوح فى كتابه « موجز دراسة التاريخ » ، فقال :

« .. إن إحدى نتائج الثورة الفكرية الى برزت إلى حيز الوجود على أساس ( التوحيد ) أن الإنسان بدأ يلقى نظرة على عالم الطبيعة على أساس أنها مخلوق ، وأن له حتى أن يعلمه ويسخره ، وانطلقت هذه الفكرة فى العهد الأموى ؟ ( ٦٦١ – ٧٥٠ ) – أو لا – فى دمشق ، ولقد كانت الكيمياء عند حكماء اليونان عملية استخراج الذهب من العضة وهى عملية لا أساس لها بيها كان « خالد بن يزيد بن معاوية » أول شخص نمى علم الكيمياء كعلم طبيعى وتطور هذا العلم فى بغداد أكثر فأكثر فى العهد العباسى ، وانتشر فى أسبانيا وصقلية ، وفاق المسلمون فى هذا العهد جميع الشعوب والأمم فى التقدم العلمى والحضارى.

ويصف المؤرخون الغربيون هذا العهد بأنه كان من القرون المظلمة ولكن هذا العهد كان مظلماً بالنسبة لأوربا فقط لا للمسلمين .. » . هذا ما قاله أرنولد تويني ...

ويقول صاحب مقال « العصور الوسطى » المنشور فى دائرة المعارف العالمية : ( لا ينطبق مصطلح القرون المظلمة أو العصور الوسطى على الحضارة الإسلامية الرائعة التي كانت منتشرة حينذاك في شال إمريقيا وأسبانيا

ولكن .. كيف كان الشرك يعوق سبيل البحث العلمي ؟

إننا نضرب مثلاتوضيحياً هنا .. لقد قدمت نظريتان في اليونان القديم عن دوران الأرض والشمس ، إحداهما كانت نظرية ه أرستاركس ه والتي تفترض دوران الأرض حول الشمس ، والأخرى كانت « نظرية تالي» والتي تقول إن الشمس تدور حول الأرض ، وكانت الأرض بناء على النظرية الأولى ميدورة ، وبناء على النظرية الثانية بيضاوية .. ولما اعتنق قسطنطين ( ۲۷۲ – ۳۷۳ م ) المسيحية ، وانتشرت المسيحية بواسطته وحظيت بالقوة الخالبة ، احتضنت المسيحية « نظرية ثالى » وأولتها بالرعاية والإشراف ، بيها حاول الكهنة إخفاء النظرية الأخرى، والسبب في ذلك أن المسيحية كانت قد جعلت من المسيح إلها ، ولد ونشأ على الكرة الأرضية فبتلك العقيدة أصبحت الأرض مسقط رأس ( الآلحة ) وأصبحت الأرض بالتالى ( مقدسة ) وأني لها أن تكون تابعة لكوكب آخر ؟؟ ..

وقد نتج عن ذلك أن البحوث العلمية أصيبت بالركود والحمود (راجع تفاصيل هذا الصراع بين العلم ودين الشرك في كتاب « دريبر » ( ١٨١١ – ١٨٨٣ م « الصراع بين العلم والدين » ) .

لقد أنشىء بيت الحكمة فى عهد الخليفة المأمون العباسى ( ٧٨٦ – ٨٣٣ م ) وقام بترجمة كلتا النظريتين فى عهده ، وقد فحص المسلمون هاتين النظريتين دون أى ضغط عقائدى ، فرأوا أن النظرية الأولى هى أقرب إلى الحقيقة ، وكان الحليفة المأمون العباسى نفسه عالماً كبيراً فشعر

نحطورة هذا الإثبات ، فأمر علماء الفلك والحغرافية أن يبحثوا عن محيط كرة الأرض ، ثم قدروا قطر الأرض ميدورة ، ثم قدروا قطر الأرض بكامله عساحة ه درجة أرضية واحدة » في ميدان فسيح ، ولم تكن حينذاك في حيازة المسلمين إلا آلات بسيطة من الأصطرلابات والساعة الشمسية لتقدير الزوايا .

ولقد انتخب لذلك ميدان مسطح « بسنجار » وبدأت عملية المساحة الميدانية بإقامة زاوية على ارتفاع القطب الشهاني .. وبالمضى قدماً إلى الشهال عسانة ي و ٥٦ ميل زاد الطول درجة واحدة في زاوية ارتفاع القطب الشهائي ومن ثم علم أن مسافة درجة من سطح الأرض تبلغ ي و ٥٦ ميلا ، فلابد أن يكون قطر الأرض (عشرين ألف ميل) ، وأعدت هذه التجارب في عنلف الأماكن فلم تسفر إلا عن نتيجة مماثلة ..

والعجيب أن هذه المسافة كانت أقرب إنى الصحة بدرجة تحار فيها الألباب، لأن المساحة الصحيحة في هذا العصر - مع كل التقدم في الآلات- تقول إن قطر الأرض على خط الاستواء يبلغ ٢٠ ألف ميل ( راجع : تفاصيل التقدم العلمي للمسلمين في كتاب ٥ تاريخ العرب ٥ صفحة ٣٧٥ لموافقه ١ فيليب حتى ١٠ .

#### انفصال العام عن العالم الإسلامي

كان المسلمون يسايرون موكب العام و محملون رايته حتى انقرض نظام الحلافة العربية بسبب خلافات سرت فى المجتمع الإسلام ، فحمل راية الإسلام الأتراك العمانيون . فانتقل مركز ثقل القوة السياسية الإسلامية فى القرن المادس عشر الميلادى من العرب إلى تركيا ، فكان ذلك حدثاً غير مجرى التاريخ ، وحول الأحاماث إلى نه ج حديد .

ومن المعروف أن التاريخ حافل بالأحداث العجيبة ، فقد يحدث أن يقوم شخص بإسداء خدمة مفيدة من ناحية ، ويقدم مصيبة من ناحية أخرى في الوقت نفسه . . ومثال هذا النموذج الحليفة الأموى سلمان بن عبد الملك الذي يرجع إليه الفضل في إضافة خليفة راشدى إلى سلساة الحلفاء الراشدين وهو ( عمر بن عبد العزيز ) ، لكن التاريخ يسجل في ترزجمة هذا الحليفة أنه شل قوة القائدين الكبيرين في الحيش الإسلاي في عهده ، فبذلك توقف السيل الحارف الإسلامي في قارتي آسيا وإفريقيا . وبالنسبة للأتراك العمانيين فلا شك أنهم حدلوا راية الإسلام التي كانت قد أشرفت على السقوط ، وجعلوا من أنفسهم حصناً منيعاً للإسلام ضد الفوى المسيحية الأوربية ، ففي هذا الإطار تستحق خدماتهم أن تذكر وتشكر ، ولكن هو لاء الأتراك هم انذين أصبحوا سبباً في توقف البحوث العلمية ي العالم الإسلام ، و في انتقال المركز العلمي من العرب إلى أوربا . القد كان الأتراك بواسل وشجعاناً وأصحاب عزيمة ، ولكن كانت

لقد كان الاتراك بواسل وشجعانا واصحاب عزية ، ولكن كانت تنقصهم الميزة العلمية ، فلم يدركوا أهمية الدراسات والأبحاث العلمية ، بل كانوا يحسومها خطراً علمهم ، فيظنون أن انتشار العلم سيقلل من ولاء الشعب ، فيصعب كبح جماحه ، ولذلك أصبحوا يعادون الأعمال العلمية ، ومع تغيير المركز السياسي العربي نزح علماء كثيرون من بغداد إلى الاستانة عاصمة الدولة المثمانية ، وبيما كان الحلفاء العباسيون يضعون العلماء موضع الإجلال والنقدير ويغدقون عليهم الأموال – كان الاتراك على العكس – ينكرونهم ويستكرون عملهم ويحدونهم وبالا عليهم ، فشيطوا همهم ، وضيقوا الخناق عليهم حبى أظلمت عليهم الدنيا ، ولم بجدوا بريق الأمل في مستقبل كريم ، فنزحوا إلى الديار الفرنسية والإيطالية ، ومن ثم انتقلت في مستقبل كريم ، فنزحوا إلى الديار الفرنسية والإيطالية ، ومن ثم انتقلت الأعمال العلمية من عالم الإسلام إلى الغرب ( راجع تفاصيل هذه القصة المؤلمة في كتاب محمد كرد على « تاريخ الحضارة العربية » ) .

وقد استقبل الغرب هو لاء العلماء المسلمين برحابة صدر ، فبعد أن فشل الأوربيون فشلا ذريعاً في الحروب الصليبية بسبب طول باع المسلمين في العلوم ، إذ كانت الجيوش الصليبية في هذه الحروب أول الأمر تستعمل النار اليونانية « Greek Fire » ومنى المسلمون منها نحسائر فادحة في الأرواح والأموال ، وكانت هذه النار اليونانية مثل ( القبطارة » التي تملأ بالمواد الكياوية المتفجرة .. لكن العلماء المسلمين اختر عوا سلاحاً آخر استعمل فيه « الزيت المعدني » فكان أكثر قوة وضراوة من النار اليونانية .

وقد رغب المسيحيون أشد الرغبة في إزالة تخلفهم العلمى ، حتى أصبح ذلك شغلهم الشاغل ، فلما أقبل العلماء المسلمون إليهم استقبلوهم ببالغ الحفاوة وأجلوهم كل الإجلال والإكبار ، كأنهم يرتقبون هذه الفرصة ، فعزموا أن لا تفوتهم الفرصة هذه المرة . . فأصبحت أوربا مركزاً كبيراً للاختبارات والدراسات العلمية . وبلغت النشاطات العلمية درجة تعذر نظيرها م قبل ، فبجهود مضنية جرت في ظرف ثلاثة قرون ظهرت ثورة في أوربا نسمها بالإحياء العلمي الصناعي (راجع قصة إسهام المسلمين في النهضة الأوربية في كتاب بريفالت « بناء الإنسانية » ) .

لقد احتل المسلمون مكانة الأستاذية في العلم حتى القرن السادس عشر ثم أتى عليهم حين من الدهر لم يكونوا إلا متطفلين على مائدة الغرب ، وسبقهم أوربا بقرون في ميدان التقدم والهضة العلمية ، فأفلت قيادة العلم وانعالم من أيدى المسلمين ولكن حتى بعد هذه السقطة ، كان عليهم أن يعودوا إلى حضارتهم العلمية ليستعيدوا مجدهم التليد وينتفعوا مما أنجزت أوربا من إنجازات علمية نادرة ، عملا بهذا الحديث العريف : ١ الحكمة ضالة المؤمن حيث وجدها فهو أحق الناس بها » .. وحتى يبنوا قصر العظمة من جديد على أنقاض ( العظمة الأولى) . . ولكنهم لم يفعلوا ذلك لسبين :

أولا: ابتعد المسلمون عن العلوم الطبيعية لعدة قرون ، ثم عادت هذه العلوم إلى المسلمين بواسطة أوربا في صور استعمارية مروعة ، من استبداد إلى جوع ، إلى استيلاء سياسي على بلادهم ، وقد تقدم بهذه العلوم إليهم أناس انتزعوا الحكم والسلطة من أيديهم ، وأساءوا إلى حضارتهم ودينهم فلم يستطع المسلمون أن يعرفوا الفارق بين العلوم الغربية والعلوم السياسية ، فحسبوا أنه لا فرق بينهما ، فناصبوا العلوم الغربية العداء ، كما ناصبوا الأمم الغربية العداء أيضاً ، فبعد أن أقبلت الأمم الأخرى على هذه العلوم أبعد المسلمون عنها ، وفروا منها فكانت النتيجة أن أصبح المسلمون متأخرين بقرن واحد على الأقل عن الأمم الأخرى ، فأنى لهم أن يقودوها في العلم ...

النياً: ومما زاد الطين بلة أن الأسخاص الذين أفاقوا بعد سبات طويل، ودعوا المسلمين إلى الحصول على العلم لم يكونوا أكفاء ، بل إنهم حاولوا إنجاز هذا العمل الصحيح بطريقة خاطئة ، فلم ينالوا قبولا يستحقونه في الحقيقة بين أوساط المسلمين . فمثلا للتأكيد على العلم الحديد قالوا إن كلمة العلم أينا ذكرت في القرآن إنما تعنى « العلوم الطبيعية » الى يقوم الأساتذة بتدريسها في الكنيات والجامعات ، وكان هذا برهاناً خاطئاً في القرآن والحديث إنما هو « علم الدين » لا العلوم الطبيعية . لكن استعمل لمقصد صحيح ، إذ أن الواقع هو أن العلم الذي ذكرت فضيلته في القرآن والحديث إنما هو « علم الدين » لا العلوم الطبيعية . لكن مع ذلك – يتحتم على المسلمين إحراز السبق في هذه العلوم الطبيعية ، ولكن أحميتها تثبت من (آية القوة) لا من (آية العلم) ، فلقد ورد في القرآن الأمر بالحصول على هذه القوة لإرهاب أعداء الله وأعداء المسلمين في القرآن الأمر بالحصول على هذه القوة لإرهاب أعداء الله وأعداء المسلمين وقد احتلت العلوم الطبيعية في العصر الحديث مكان هذه القوة ، فيتحتم على المسلمين إحراز هذه العلوم أيضاً ، ولا يمكن للمسلمين أن يكونوا على المسلمين أن يكونوا

قوة مرهبة فى هذا العصر دون الاضطلاع بهذه العلوم وعلو كعبهم فيها ، فإن آية القوة المرهبة : « وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الحيل ترهبون به عدو الله وعدوكم » إنما تنطوى على أمر تعلم هذه العلوم كوسيلة لتقوية الإسلام والمسلمين في هذا الزمان .

وبسب هذه الحطيثة التي اقترفها المصلحون من المسلمين في حقل التعليم – أصبحت ظوائف من الأمه تحاربهم!!

ولقد ورد فى الحديث (طلب العلم فريضة على كل مسلم) واتفق العلماء على أن معنى مثل هذه النصوص هو علم الكتاب والسنة ولكن هو لاء المصلحين طبقوا هذه النصوص على العلوم العصرية فخشى هو لاء العاماء على الإسلام ، فرأوا فى مثل هذه التصريحات تحريفاً فى الدين فخالفوا العلوم العصرية . . وفى الواقع إن المصلحين فى مجال التعليم لم يكونوا على جادة الصواب ، وقد أخطأ علماء الدين فى أنهم لم يفرقوا بين صحة المقصد وصحة الاستدلال ، ولو تفطنوا إلى ذلك لقاموا بإصلاح الاستدلال ولم مخالفوا المقصد .

## موقف الإسلام من العلوم

يعلَّق الإسلام بالغ الأهمبة على العلوم الطبيعية لأسباب كثيرة نذكر بعضها فيما يلي :

۱ — ينطوى مفهوم العلم على دراسة حقائق الكون ببساطة وهذه هى السمة التى وردت فى القرآن عن أهل الإيمان . إنهم « يتفكرون فى خلق السموات والأرض » فرجل العلم يقوم بالعمل نفسه الذى يقوم به رجل الإيمان . ولكن مع فرق واحد هو أن العالم يقتصر فى بحثه على البحث العلمى ، بيما مهدف المومن مهذا العمل إلى العبرة ، وبالتالى يطمئن العالم

إلى الكم الهائل فى المعلومات بنها يطمئن المومن إلى ما يطمئن إليه قلبه وضميره وعقله المومن .

وقد يودى هذا الاختلاف العقلى إنى الاختلاف فى أسلوب الدراسة وطريقة البحث فيقتصر العالم الطبيعى على خواص الأشياء ويترك اهية الأشياء ويفضل مظهرها النفعى عن جوهرها ، وهو – أى العالم الطبيعى – يفعل ذلك بما أنه يريد أن يرى الكون بوحى من عقله فقط ، ومعلوم أن العقل الإنساني لا يستطيع أن يرى رؤية مشاهدة قطعية إلا الأشياء التي تختبر وتلمس ، وبالتالي ففي لغة العقل لا محيص عن الاكتفاء بالجوانب القابلة للاختبار من الكون .

غير أن المؤمن لا يستضىء بنور العقل فقط ، بل يسترشد بتعالم النبوة أيضاً ، فيجتاز خواص الأشياء إلى حقائق الأشياء وينتقل بنظره من المخلوق إلى الحالق ، فيرى وكأن الكون كله مظهر لصدات الله ، فيما إن يرى الكون حتى يجد خالقه وصانعه الذى آمن به بواسطة رسوله الموحى إنيه ٥

لقد استدل القرآن بالأحداث الكونية لإثبات رسالته ، وإن ما جاء في القرآن داخلا في النظر العلمي يصبح للمؤمن براهين يقينية ، وبذا يصبح العلم كله وعلم الكلام القرآني ، لأن العلرم ليست من صناعة بعض العلماء ، بل هي عبارة عن (البحث عن القوانين الموجودة في الكون) فكل ما يعثر عليه العلم إنما هو نفحة من أعمال خالق هذا الكون . . والعالم الطبيعي لا يستهدف العلم إلا للعلم أو لتعمير الدنيا ولكن العالم المؤمن يستهدف العلم ليجعل منه سلاحاً يتسلح به ضد أعداء الدين الحق ، ولينفذ به إلى القلوب ترغياً في دعوة الإسلام .

٢ - والأهمية الثالثة للعلوم من المنظور الإسلامي هي الأهمية التي أنحنا
 إليها . ونعني بها ( القوة ) التي لابد منها للمسلمين في جهادهم أعداءهم . .

والعلم هو (القوة) فى العصر الحديث ، فيلزم الحصول على قوة العلوم المنهوض بالإسلام والمسلمين ، وذلك يتوقف على تقدم المسلمين فى تحصيل هذه العلوم المادية التى نجب أن يمهروا فيها ويحتلوا درجة القيادة فيها .

إن النصف الثانى من القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين يشهدان بوجود حركات استقلال سياسية فى كافة أقطار العالم الإسلامى ، وقد رأى زعماء هذه الحركات أن انقوة والسيطرة والرفعة ترادف التخلص من براثن الاستعمار ، وكانوا يتصورون أن الاستقلال السياسى هو بنفسه ( ازدهار الإسلام ) ونهضته ، ولكننا اليوم وبعدما تحررت البلدان الإسلامية عبر تضحيات كبيرة فلا تزال هذه البلدان تركع أمام البلدان الأكثر تقدماً فى العاوم والتكنولوجيا ، وأن استقلالها السياسي لم يرتفع بها إلى مكانة المجد المرتقب . والسبب هو أن هذه البلدان الإسلامية تحتاج إلى هذه الدول غير الإسلامية فى كل شىء من للساعة الى الأسلحة والمعدات الحربية .

وينجلى لنا من ذلك أن كل شيء فى هذا العصريتعلق بالعلوم التكنولوجيا والأمم التى تتخلف فى هذا المجال ، لن تستطيع أن تحتل مكانة مرموقة فى هذا العالم .

## الكلمة الأخيرة

عند يمر شخص بشارع ( البرلمان ) فى ( نيودلهى ) فسوف يرى عمارة عجيبة تدعى « بجنتر سنتر » لقد كانت هذه العمارة ورصداً بناه أمير ولاية ( جى فور ) فى النصف الأول من القرن الثانى عشر إذ كانت له ميول كثيرة لعلم الفلك ، وبالتالى بنى المراصد الكثيرة فى مختلف المدن فى الله .

لقد كان العلماء فى فديم الزمان يقدرون سير القمر والكواكب ، ويقدرون المسافة ما بين الأرض والنجوم ، ويتنبأون محالة انطقس بهذه المراصد الجوية . ويقدرون الوقت بالقمر فى النيل وبالشمس فى النهار ذلك أن نوافذ العمارة وثقوبها كلها كانت تكون تقويماً للسنة كلها .

إن جميع الأعمال العلمية البناءة في القرون الوسطى كانت نقلا - في الأصل - عن علماء المسلمين ، فهذا المرصد الذي بناه الأمير جي سنكو لم يكن إلا نقلا عن مراصد ( العهد العباسي ) وقد تم بناؤه بنفس النهج الذي اتخذ في تعمير مرصد هارون الرشيد قبل ألف سنة .

لقد احتل المسلمون مكانة الإمامة فى العالم بالأمس القريب ، والدنيا كلها كانت تحذو حذوهم وتقتفى آثارهم ، ثم أفلتت هذه الإمامة من أيديهم على غفلة منهم .

لقد كان من الواجب على أى شخص ينشىء مرصداً قبل ثلاثة قرون أن يتبع المنهج الذى وضعه المسلمون فى بغداد ، ولكن الآن عندما يريد أحد أن ينشىء مرصداً فإنه سوف يستورد التصميات كلها من الغرب.

هذه هي ( المحطة ) التي انتهت إليها رحلة حضارة المسلمين ..

وهذه هي النقطة التي يمكن أن تكون نقطة انطلاق مجدهم من جديد .

# علم الكلاً الحديد،

تتلخص حقيقة علم الكلام الجديد فى أنه استجلاء حقائق الدين بالأدلة التى تطمئن الذهن الجديد والعقاية الجديدة ، وتوصل التعاليم الإسلامية بأحدث أساليب الاستدلال الملائمة للعتمل الجديد .

فما هو العتل الجذيد .. يا ترى ؟ .

إن مدلول هذه الكلمة مدلول مرادف لكلمة العقل العلمي ، أو العقلية العلمية ..

والعقلية العلمية عقلية تهمها الحقائق، فقد أحدثت العلوم ثورة فكرية فى الناريخ الإنسانى، هى تتمثل فى تقديم الكلام على أساس التجربة والمشاهدة لا على أساس التخمينات أو القياسات المنطقية، فإن الثورة أنى حدثت فى العصر الحديث تقوم على دراسة الحقائق الطبيعية، وكل شىء غيرع فى هذا العصر سواء أكان دراجة أم طيارة، مصباحاً أم مصنعاً إنما هو عمل يتماشى مع الحقائق الطبيعية .. هذه هى الثورة التى قادت كل الثورات العقلية فى هذا الزمان، وما من جانب من جوانب الحياة للا وتأثر هذه الثورة، حتى تغير أسلوب التحليل فى هذا العصر .. لقد كان الإنسان يستنفذ الجهود عبر القرون، لتحويل الحديد إلى الذهب بعمليات محيط مها الغموض والسر .. ولكنه يحول الآن الحديد إلى الذهب بعمليات محيط مها الغموض والسر .. ولكنه يحول الآن الحديد إلى الماكينات أغلى وأثمن من الذهب بعمليات على أسرار الطبيعة، وهذه الماكينات أغلى وأثمن من الذهب . وفى هذا الوضع المتغير ، من الطبيعي أن يولى إنسان اليوم أهميته أكثر وزناً لأمر ثبت على أساس الحقائق الطبيعية .. لقد سار إنسان اليوم فى مدارج الرقى على أساس الحقائق ، فإنسان اليوم لا يصنع يقينه وطريقه إلا على أمور تثبتها الحقائق ، فإنسان اليوم لا يصنع يقينه وطريقه إلا على أمور تثبتها الحقائق ، فإنسان اليوم لا يصنع يقينه وطريقه إلا على أمور تثبتها الحقائق ، فإنسان اليوم لا يصنع يقينه وطريقه إلا على أمور تثبتها الحقائق ، فإنسان اليوم لا يصنع يقينه وطريقه إلا على أمور تثبتها الحقائق ، فإنسان اليوم لا يصنع يقينه وطريقه إلا على

وأضرب لك مثلا بسيطاً لتعرف الفرق بن ما هو من الفكر القديم أو الجديد ، إنه قبل خسين سنة كان الأطباء يعجبون بكلمات مثل :: ٥ وصفة طبية سرية توارثها الأسرة كابراً عن كابر ، ، وه دواء ملكي، خاص ، و ، علاج عريق في القدم ، فإذا ما استعملت هذه الكلمات بصداد أى دواء للإنسان ، فمدلولها كان « الخواص العجيبة المدهشة » ولكن هذه الكلمات فقدت اليوم كل قيمة ، ولا ينطق ( دكتور ) اليوم مصطلح وصفة قدعة » في إثبات أية أهمية لدواء أو لمعجون للأسنان ، بل سيقول « أعد الدواء بطريقة علمية » ممعنى أن فائدته قد ثبتت بتجارب ومشاهدات معلومة .. و عكن لكل أحد أن يصدق نتائج صحة هذه التجارب بالقيام ما والعمل وفقها ، بينها كانت كلمة « العلاج الحاص القديم ، تعني أن الحواص الطبية هي ما وراء الإدراك ، وأن العلاقة بن الداء والدواء لم تحدد بالتجربة وأهمية هذا الدواء عرفت بالتوارث فقط ، لكن الإنسان العصري لا يعجبه إلا المسحوق الذى صنع وأعد بطريق علمى بخضع لتتابع الحقائق الطبيعية فكللك لا يقبل الإنسان العصرى فكرأ إلا إذا عرف أنه يطابق الحقائق الطبيعية ، لقد كان الفكر الإنساني يقوم قبل النورة العلمية على القياسات الفلسفية ولكن الثورة العلمية وضعت الفكر الإنساني على أساس الحقائق المعلومة . وهنا تبدأ الفجوة بين علم الكلام القديم وعلم الكلام الجديد ، وتصل إلى حد القطيعة ، فقد كان علم الكلام القديم يبنى على نمط الاستدلال الفلسفي ، بينا يبنى علم الكلام الجديد على نمط الاستدلال الطبيعي ، وكانت الحقيقة تبر من سابقاً لمنطق القياس ، ولكنها تبر من في عصرنا هذا بالشهادات الواقعية .

وفى ضوء هذا الشرح الوجيز للعقلمة الجديدة أريد أن أقول : إن نمط الاستدلال الجديد = حتى ولوكان جديداً بالنسبة للأديان والأمم الأخرى

فإنه ليس بجديد بالنسبة للإسلام . . فإذا أخذنا بعن الاعتبار هذه الحقيقة فسيتجلى لنا أن نمط الاستدلال القرآنى إنما هو نفس النمط الذى يعبر عن الاستدلال بالحقائق الطبيعية ، فلا نكون مبالغنن إذا قلنا : إن علم الكلام الجديد إنما هو علم الكلام القرآنى ، وليس علم الكلام الجديد إلا العودة إلى الكلاميات القرآنية .

يذكر لنا القرآن أنه لما دعا إبراهيم عليه السلام قومه المشركين إلى التوحيد قبل أربعة آلاف سنة أقام الدليل على دعوته بمشاهدات الشمس والقمر والنجوم ، وقد ذكرت هذه القصة في سورة الأنعام ، حيث نقرأ هذه الكلمات : « وتلك خجتنا آتيناها إبراهيم على قومه » فكلمة « حجتنا » تشير إلى أن نمط الكلام الذي انخذه إبراهيم عليه السلام كان نمط الكلام الإلهي ، ويتجلى من هذا أن الحجة الإلحية أو الاستدلال الإلهي هو أن يستدل من الحقائق المعلومة المشهودة فذا الكون .

ونمضى فى هذا السياق فنفول إن التعليم الذى أعطاه الله فى كتابه بصورة كلامية جعل الكون بأسره دليلا عملياً لتأبيده وتأكيده ، وأى دليل يكون أقوى من الدليل الذى انخذه الله لنفسه ، ولذلك جاء فى القرآن فى جانب لا هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق » ( الجائية : ٢٩ ) ، وجاء عن الكون ( الساء والأرض ) فى جانب آخر لا وما خلقناهما إلا بالحق » ( الدخان : ٣٩ ) .

ومن هذا يبدو لنا أن القرآن والكون كليهما إظهار للمشيئة الربانية وهو إظهار بصورة (كلامية ) في مكان ، وإظهار بصوره (عملية ) في مكان آخر .

ونحن نعلم من الترآن أن هذا هو الطريق الذي اختاره الله لجميع رسله

فهذا نوح عليه السلام الذى عاش في سالف العصر وقديم الزمان ومع ذلك فأسلوب استدلاله هو نفس الاستدلال المبنى على البر اهين الحقيقية أو الطبيعية ففي سورة نوح ، يقول نوح عليه السلام: « . . فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفاراً . يرسل السهاء عليكم مدراراً مالكم لا ترجون لله وقارا وقد خلقكم أطواراً . ألم تروا كيف خلق الله سبع سموات طباقاً . وجعل القمر فيهن نوراً وجعل الشمس سراجاً والله أنبتكم من الأرض نباتاً ثم يعيدكم فيها ويخرجكم إخراجاً . والله جعل لكم الأرض بساطاً لنسلكوا منها سبلا فجاجا » ( نوح )

وانظر بعد هذا فى أسلوب الدعوة القرآنى الذى نسميه الأساوب المعتمد على الحقائق الطبيعية ، يقول القرآن : « أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت وإلى السهاء كيف رفعت . وإلى الحبال كيف نصبت وإلى الأرض كيف سطحت » ( الغاشية ) .

إن هذا هو الاستدلال الإسلامى الأصيل الذى تبناه سائر الرسل والأنبياء والذى نجده بكثرة فى القرآن .

ولكن لما بدأ تدوين العلوم الإسلامية في القرن الثاني الهجرى أيام الحلافة العباسية ، تم ترتيب علم الكلام الإسلامي على نسق من المنطق والفلسفة القدعتين ، ثم أدخل علم الكلام الإسلامي عنهجه هذا في المناهج الدراسية زمان الإمام الغزالي ، وجرت الأمور التعليمية على هذا النحو قروناً طويلة دون انقطاع ، حتى غدا علم الكلام مرادفاً لعلم المنطق . ولقد كان ذلك انحرافاً عن منهج القرآن ، حين وضع علم الكلام أبنية الاستدلال الإسلامي على أساس المنطق القياسي ، بينا وضع القرآن أبنية الاستدلال الإسلامي على أساس الشواهد الطبيعية ، ولقد سيطرت الكلاميات النطقية على عقول الناس حتى أضحت شغلهم الشاغل مدة ألف سنة .

غير أن الأوضاع الحارجية في هذا العصر الحديث ترغمنا على ان نتراكها ونتخلى عنها ونرجع إلى أسلوب القرآن الطبيعى القويم ، ولن كان علم الكلام قد يتمتع بقدر قليل من الوزن العامى قبل الثورة العلمية فإنه قد فقد هذا الوزن اليوم ، وإن أفادت الدعوة منه ، تلك التي لم تكن توجد فيه حتى في مرحلته الأولى قد ابتعدت عنه أقصى الابتعاد في عصرنا الحديث .

وإن علم الكلام الجديد نيس إلا علم الكلام القرآنى ، وفى الإمكان التعرف على علم الكلام القرآنى جملة وتفصيلا ، بتنبع آيات الكتاب ، وسوف نذكر فيما يلى بعض الجوانب المستقاة من ( الكلاميات القرآنية ) وهى تلك الجوانب التي يعتمد عليها فى فهم علم الكلام القرآنى :

أولا: لإدراك أول مبادىء الكلاميات القرآنية بجب علينا أن نتأمل هذه الآية : « يسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربى وما أوتيتم من العلم إلا قليلا »

فثمة سائل سأل ، وينتظر الجواب ، لكنه لم يرد عليه – وفوق ذلك نرى تثبيط همته حتى لا يثير مثل هذه الأسئلة . وقد علمنا أنه ثمة أسئلة توجد أجوبتها الحقيقية خارج حدود إدراك الإنسان ، فلا يستطيع الإنسان أن يفهمها كما لا يستطيع الجنين أن يفهم الدنيا خارج رحم أمه ، وإذا رأيت شخصاً يتورط في حمأة مثل هذه الأسئلة فأحسن إليه وانصره بكفه عن إثارة هذه الأسئلة ، وعلى العكس من ذلك إذا أراد شخص أن يرد على السؤال متمادياً في الطلمات فإنه سيصر نفسه ويضل غيره .

ذات يوم قابلني شخص وقال : إن سؤالا كيرنى منذ مدة طويلة وإنى أطلب إليك الإجابة عنه ، ثم قال : إن الحديث النبوى صريح في أن الإنسان ينال جزاء عمله ثواباً أو عقاباً فور وفاته ، فرجل يتوفى بعد

قضاء ٢٠ سنة من حياته (اليوم) .. ورجل توفى قبل عشرة آلاف سنة بعد أن بلغ من عمره ٢٠ سنة ، فإذا كان نصيب كل واحد منهما نار الجحيم فمعنى ذلك أن شخصاً نال عقاباً على اقتراف ذنب واحد مدة عشرة آلاف سنة أكثر مما لقى الرجل الذى عمل نفس الذنب ، ومات حديثاً .. وإذا كان نصيب كل واحد منهما الجنة فإن واحداً منهما سيتمتع بنعيم الجنة عشرة آلاف سنة ، أكثر من نصيب الرجل الآخر ، فللإجابة عن هذه المسألة – والكلام لا زال المسائل – كان على الله أن يخلق جميع الناس فى آن واحد ، ثم يتوفاهم فى آن واحد لينالوا العقاب أو الثواب سواء بسواء.

وللتعليق على مثل هذه الأسئلة نقول: إن جميع مثل هذه الأسئلة ناجمة عن سوء الفكر وفساد العقل ، فإننا نحيا حياتنا في عالم محدود ، ولا نتجاوز حدود الزمان والمكان في تفكيرنا ، فليس بإمكاننا الإحاطة مجميع الحقائق عن الآخرة التي تتعالى عن حدود الزمان والمكان ، ونحن لا نستطيع الحصول على العلم الكافي عن الآخرة ، اللهم إلا إجمالا ، ولابد لنا أن نقتصر على هذا العلم الإجمالى ، وأما الحرص على الزيادة في هذا العلم فهو طريق محفوفة بالأخطار .

لقد جاء في القرآن أن الآيات تنقسم إلى قسمين - محكمات ومتشامات أما المحكمات فتتصل بدنيانا المعلومة ونستطيع فهم مدلولاتها مثل « والسارق فاقطعوا أيديهما » ( المائدة : ٣٨ ) . . أما المتشامات فهى تختص بأمور الغيب ، فقد بين الله هذه الأمور بأسلوب رمزى مشل :

« ثم استوى على العرش» ( الأعراف: ٥٥ ) وإن السعى لفهم مدلولات أو مفاهيم الآيات « المحكمات » أمر مفيد ، ولكن السعى لتعيين مدلولات ه المتشامهات » سيعود بالضرر والخسران على المسلمين .

إن هذا التقسيم للعلم (الحكمات والمتشابهات) يتلاءم مع الطبيعة البشرية ويتجلى لنا من المعطيات العلمية الحديثة ، إن هذا التقسيم صحيح ، وإن علم الإنسان محدود. ولقد أصبح مما لا شك فيه أن أحداً من العلماء في عصر العلم الحديث لا يجادل في أن الإنسان لا يتأتى له إلا إحراز علم محدود جزئى وأن العلم ( الكلى ) فوق قدرته ، ويتجلى من هذا أن أول مبادىء ( الكلاميات القرآنية ) يقوم على أساس علمى ... إنه الأساس الذي اعترفت به العقلية الجديدة ببحوثها وتنقيباتها ..

ثانياً: إن المبدأ الثانى لعلم الكلام الفرآنى هو الاستدلال على الحقائق بالطرق الطبيعية ، وكما ورد فى القرآن : « سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق » ( فصلت : ٥٣ ) ونذكر بعض الأمثلة في هذا الخصوص :

(أ) لقد قام القرآن بالدعوة إلى الإيمان بالله الذى خلق هذا الكون .. ولكن ما هى الأدلة على هذه الدعوة ؟ . . لقد أقام المتكلمون القدامى أدلة قياسية تحت ضغط عقليتهم الفلسفية ، ولكن القرآن يقيم الأدلة المشاهدة ، فيقول : إن هذا الكون الواسع الذى ترونه رأى العين ولا تنكرونه إنما هو فى حد ذاته دليل على خالق الكون :

« أولم ير الذين كفروا أن السموات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما . وجعلنا من الماءكل شيء حي أفلا يؤمنون » ( الأنبياء : ٣ )..

ففى هذه الآية نرى بوضوح إشارة إلى حادث كونى يسمى بنظرية Big Bang » (فى العصر الحديث) ، فيا أن الله مطلع على الإنسان منذ ميلاده إلى وفاته وعليم به . . وهو لهذا مخاطب الناس المنكرين بأسلوب غير زمانى ، فيقول لهم : إن أدلة وحدانية الله موجودة وكائنة فى نفس الكون الذى تشاهدونه بعيونكم فكيف تكفرون به ؟؟ . .

في عام ١٩١٣ كشف العالم الفلكي الأمريكي « فستوملڤن سلفر » كلال محثه و Vesto Melvin Slipher » في مرصد « لوفيل » خلال محثه — كشف أن ثمة بجرات تندفع إلى انجاه الحارج بسرعة فائقة ، ثم كشف العالمان ( أدون هبل ) « Edwin Hubble » وملتون هوماسون « Milton Hamason » — بعد مشاهدة من منظار يصل لمائة بوصة — أن سائر المجرات تسير بسرعة إلى انجاه الحارج . . وقد جمع عالم الفلك أن سائر المجرات تسير بسرعة إلى انجاه الحارج . . وقد جمع عالم الفلك المحولندي ( وليم دي ستار ) شواهد في تأكيد هذه النظرية . وفي عام ١٩٦٥ » كشف أرنو بنزياز « Robert Wilson » وروبرت ويلسون « Robert Wilson » وروبرت ويلسون « Robert Wilson » عن بعض الأشعة الناتجة عن الانفجار الكوني البدائي . .

و بعد هذه البحوث العلمية المتتالية راحت هذه النظرية تعتبر حقيقة ثابتة ! إن هذه النظرية تفيدنا أن العالم ليس أزلياً ، بل إنه بدأ في وقت خاص محدد لا نعرفه ، وتدل هذه النظرية على أننا نعيش في عالم يزيد حجماً باستمرار ، وأن الحجرات تندفع إلى اتجاه الخارج بسرعة مدهشة .

ويقول علماء الحساب · إن هذه السرعة الحارجية او وجهت إلى الداخل فسيصبح هذا الكون (كرة هزيلة ) بعد عشرين ألف مليون سنة .

وهذه النظرية دليل على وجود الله بالقوانين الطبيعية ، لأن الكرة المادية الجامدة لا يمكن أن تتحرك إلى اتجاه الحارج بصفة منتظمة بدون محرك خارجي .

ونشر العالم الأمريكي روبرت جاسترو « Robert Jastrow » فقالا في مجلة « Reader's Digest » في أكتوبر سنة ١٩٨٠ ، جعل عنوانه هل اكتشف علماء الفلك وجود الله « « Have Astronomers Found god » ولما كان ثمة علماء قد اعتقدوا بإمكان التغليل العقلى لكل حادث ليظهر كنتيجة لحادث طبيعي آخر وقع في الماضي .. فقد اضطرب هولاء العلماء عند ظهور هذا التحقيق ، وشعروا بالهلع والنمزع ، إذ أن الاعتراف بصحة هذا التحقيق يكون رديفاً لوجود (إرادة الله في الكون ) بدلا من سلسلة العلة والمعلول والفعل ورد الفعل ، ولما لم يسعهم إنكار هذه الحقائق والتقليل من أحمية هذا الحدث العظيم ، أطلقوا عليه اسم Big Bang أي ( الانفجار العظيم ) ، ويعني ذلك أن العالم أو الكون ، ظهر إلى الوجود ( بانفجار صرف ) .

وقد سأل عالم أمريكي ملحد من هؤلاء العلماء الذين أزعجهم هذا الكشف العلمي ، فقال لرجل دين : وماذا كان الله يصنع قبل خلقه الأرض والسموات ؟ ...

فأجابه الرجل : إنه كان يعد جحيا لأولئك الأشخاص الذين يشرون مثل هذه الأسئلة .

He was Setting hell for People who ask Questions Lik that.

(ب) القرآن يخبرنا أن هذا العالم ليس بعالم نهائى ، بل يعقبه عالم آخر ولو أنه فى الغيب لكنه حقيقة واقعة ، وتأكيداً لهذا القول أقام المتكلمون القد امى أيضاً أدلة منطقية قياسية ، ولكن القرآن يقدم الأدلة على قوله بالعلم التجريبى ، فهو يقول : « ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم للذكرون » ( الذاريات : ٤٩ ) ، فإذا كان لكل شيء زوجه الذي يستكمل به نفسه فلابد أن يكون لهذه الدنيا زوج — وزوج هذه الدنيا هى الآخرة .

لقد كان الإنسان يعلم من قديم الزمان بأن للإنسان والحيوان زوجا ، ولكنه لم يكن يعلم حتى عام ١٩٣٨ أن للمادة الجامدة زوجاً أيضاً ،

وفى نفس العام اكتشف عالم من علماء الطبيعيات الرياضية وهو بول ديراك Paul A. M. Dinrac مرثية مع ذرة مادية مرثية – واكتشف في عام ١٩٣٣ العالم أندرسون و K. Anderson العالم أندرسون و K. Anderson العالم أندرسون و تمتع بقوة برقية مضادة دراسته للأشعة الكونية بوجود ذرة مع الألكترون تتمتع بقوة برقية مضادة وقد سميت هذه الذرة و بالألكترون المضاد و وقد مضى هذا التحقيق حتى علم أن سائر الذرات الكائنة في الخليقة توجد بشكل أزواج ، و خرة مضادة للجسيمة ، و ذرة مضادة للذرة ، وميتر مضاد للميتر ، وعالم مضاد للعالم ، كما أعلمناه ديراك في عام ١٩٣٣ م .

ويرى بعض العلماء فى العصر الحديث أن للعالم المضادوجوداً متوازياً لعالمنا ومنفصلا عنا ، وقد جعلت هذه الدنيا بصورة الماستر ، و بموجب قوانين الطبيعة لابد أن يكون هناك عالم آخر مصنوع من الماستر المفاد . ويقاس عليه بأنه قبل عشرين ألف مليون سنة قبل حادث اله Big Bang المشار إليه سلفاً ، اجتمع ( ماستر الغوثان ) و ( الماستر المضاد ) فى صورتين مختلفتين ، وقاما بتكوين العالم والعالم المضاد .

لقد قام بدراسة هذه النظرية أولا عالم سويدى للطبيعة يدعى أوسكر كلين و Osker klien وعالم الفلكيات الطبيعية هانيس الفوين المحاس وقدما نتائج دراسهما في سنة ١٩٦٣ ، ثم أضاف الدكتور غوستاف نان و Gustav nan ، بعدهما نتائج عنه في أنه لا يمكن الإخبار تفصيلا عن العالم المضاد بالقواذين المعاومة للطبيعة ، ولكنه متأكد بوجود العالم المضاد الذي هو منفصل عنا ، وله وجود متوازن لدنيانا .. وإن جميع الجسيات المضادة توجد في حالة غير مستقرة في هذه الدنيا ولكنها ستكون في حالة مستقرة وقائمة وع الدنيا

المضادة ، لأن جزئيات كافة الذرات ستكون لها قوة برقية سلبية ، وستكون لطاقة الألكترون قوة برقية إنجابية .

(ج) ولنأخذ مثالا آخر جاء فى القرآن عن ( فرعون ) . . إنه يقول : « فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية وإن كثيراً من الناس عن آياتنا لغافلون » ( يونس : ٩٣ ) .

ووفاء بهذا الوعد حافظ الله على جثة فرعون لأجيال متلاحقة تحقيقاً للعبرة ، وقد استخرج علماء الآثار الأوربيون جثة فرعون بمدينة مصر القديمة طيبة « Thebes » بعد أعمال الحفر ، ويرى العلماء أن موسى عليه السلام عاش عهد فرعونين ، ولد موسى عليه السلام في أيام رمسيس الثاني وغرق إبنه مرنفتاح « Merniftah » عندما أراد أن يلحق بموسى عليه السلام حين خرج موسى مع بني إسرائيل من مصر ، وقد عاش فرعون وموسى في القرن الثالث عشر قبل ولادة المسيح ، وتوجد جثتا فرعونين في المتحف المصرى بالقاهرة للزيارة العامة ، وقد أثبت البحث فرعونين في المتحف المصرى بالقاهرة للزيارة العامة ، وقد أثبت البحث في الإنجيل أن فرعون مات غرقاً في البحر ولا يشير الإنجيل إلى استبقاء جثته أدني إشارة ، والتاريخ صامت في ذلك ، ولم يكن الإنسان يعرف شيئاً عند نزول القرآن ، وإلى ألف سنة بعد نزول القرآن عن جثة فرعون .

ألبس ذلك مما يثير الإعجاب ويدل على كون القرآن كتاب الله ؟ ..

إن جثة فرعون قد تم العثور عليها ، وهي سليمة ولم يأكلها الدهر ، ويقول الدكتور ( موريس بوكاى ) في كتابه « الكتب المقدسة في ضوء العلم الحديث » : إن الذين يطلبون بالأدلة الحديثة التعرف على مدى صدق الكتب المقدسة ، عليهم تدبر هذه الآيات من القرآن ، ثم عليهم أن يشاهدوا

الموميات المحنطة فى المتحف المصرى بالقاهرة ، فسوف يرون ( الشهادة المحققة لصدق القرآن م .

وأنا هنا أحيل الذين يريدون دراسة هذا الموضوع تفصيلا إلى بقية ما أورده الطبيب العالمي ( بوكاى ) في كتابه السالف الذكر ، فالحق أن هذا الكتاب ضاف في هذا الموضوع ، فلقد كان المولف يعقد المقارنات بين القرآن والحقائق العلمية الحديثة ، وقد أمضى سنوات متنالية في دراسة الموضوع ، وتعلم لغة القرآن إلى حد كبير ، ليدرك مفاهيم القرآن بلغته . ثم ألف هذا الكتاب الذي محتوى على ( ٢٥٠) صفحة مقدماً المقارنات بين آيات القرآن والعلوم – كما ذكرنا – منهياً إلى قولته الحطيرة :

إن هذه المطابقة الدقيقة بين كتاب قديم ومعلومات حديثة لا يمكن أن تكون دون صدور هذا الكتاب عن عقل فوق مستوى البشر ... ونظراً إلى أن العلم الذى كان موجوداً فى زمان محمد والمستوى الذى كان عليه هذا العلم فى عهده فإنه لا يمكن لأحد أن يستنتج أن تلك الآيات الإلهية التي تشير إلى الحقائق العلمية قد ظهرت من فكرة بشرية ، لكن من المعقول تماماً أن يعتبر القرآن ظهوراً للإلهام الرباني ، بل وتضاف إليه ميزة ينفرد بها ، وهو أن القرآن يؤكد صحته ببيانات علمية ليست فى غيره ، حتى من الكتب السماوية ( المحرفة ) الأخرى ، وإنه لتتضح لنا عبره البيانات وصحة مدلولاتها أن الآيات القرآنية إنما هى تحد معجز لمن يقول : إن القرآن كتاب ألفه بشر .

ثالثاً: والمبدأ الثالث من الكلاميات القرآنية ، هو إبراز القرآن لجانب من هذا الكون الذى قرره الله لنا ميزاناً محتكم إليه . فالقرآن يدعو إلى أن يعبد الإنسان ربه ، ويسلم نفسه لخالقه ذليلا وخاشعاً .. ولم يقدم القرآن في تأييد هذه المطالبة أدلة فلسفية بل استخدم أدلة طبيعية .. ولفهم هذه في تأييد هذه المطالبة أدلة فلسفية بل استخدم أدلة طبيعية .. ولفهم هذه

المسألة علينا أن نتأمل في هذه الآية : « لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب إن الله قوى عزيز » (الحديد : ٣٥)

والميزان آلة تزن وتعادل شيئاً بشيء . وفي ضوء هذا المفهوم يبدو لنا أن الكون كله ميزان الله ، لقد خلق الله كل شيء في هذه الحليقة على نفس ميزان العدل الذي وضعه الله للإنسان .. إن كل محلوق مفطور على نفس ميزان العدل الذي وضعه الله للإنسان .. إن كل محلوق مفطور على هذا العدل ، وهو يعمل على العدل جبراً ، وعلى الإنسان أن يستقيم على العدل بإرادته الحرة ، وتفيدنا الآية أن الله أخبر عن كافة الطرق العادلة التي يحبها ويرضاها ، ومعنى « الميزان » أن الله أقام هذا العالم على نفس هذه الطرق العادلة ، وعلى الإنسان أن يسترشد بمبادىء العدل من القرآن بتلاوته ، ثم لينظر إلى عمله ، وما إذا كان موازياً لنمط العدل الذي أحبه الله لكونه . وقد ورد كثال لذلك ( الحديد ) لأنه عشل المزايا الممتازة للإنسان المومن ، فجميع أنواع النفع مناطة في هذه الدنيا بسلوك الإنسان الموثوق به الحديد في عالم المادة وإن الله ليطالبنا بنفس السلوك القوى الموثوق به للحديد في عالم المادة وإن الله ليطالبنا بنفس السلوك القوى الممتاز .

وهناك مثال آخر للنحل ورد فى القرآن :

« وأوحى ربتك إلى النحل أن اتخذى من الحبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون ثم كلى من كل الثمرات فاسلكى سبل ربك ذللا . يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس إن فى ذلك لآية لقوم يتفكرون » (سورة النحل : ٦٩) .

ومعروف أن نظام النحل نظام اجتماعي شامل وكامل ، وفيه يمكن مشاهدة سائر الأجزاء ، التي تكون النظام الإنساني للاجتماع والمدينة . ولكن نظام النحل مخلو من سائر المساوىء التي توجد في النظام الإنساني الاجتماعي ، فالنحل ينتخب مكاناً لإنشاء مجمع سكني ، ويعد مصنعاً دقيق الصنع وبالغ التطور ، ويأتي بالأجهزة اللازمة إلى المصنع من مسافة تبعد أحياناً مئات الأميال ، وعشرات الآلاف من النحل تعمل ما فرض عليها من الأعمال . وإن الإنتاج الثمين الذي يأتي من هذا المصنع هو «العسل ، الذي يحتوى على نوع ثمين من الغذاء الذي فيه شفاء من الأمراض .

ويعيش النحل هذا النظام الرائع ، ولكنه لا يدمر مساكن الآخرين ببسط نفوذه وسلطانه عليهم ، ولا يطأ الزهور والرياحين ليشرب من رحيقها ولا تحدث حوادث المناوشات والاشتباكات في حياته الاجتماعية مع بني جنسه ولا يضيع قطرة من إنتاجه ، ولا يصرفها كلها على ذاته ، بل يتبرع بمقدار كبر منها لإشباع حوائج الآخرين ، ويسير كل أمر في مجراه الطبيعي في عالم النحل .

وهكذا يقدم النحل بطريقة فعلية – بأمر من الله – النموذج الذى ينبغى أن يختاره الإنسان لنظامه حتى يسير سيرته الجديرة به.

إن الأحكام الإلهية لتتمثل انا فى الكون من خلال نماذج متعددة منها عبادة الله فى ظل الاتصال بقوانين الطبيعة ، ومثل السلوك الممتاز القوى المتمثل فى الحديد ، ومثل سفر الحياة دون الاصطدام مع الكواكب الأخرى فى مداراتها .. ومثل التضامن والتعاضد كما فى أعمال النحل ، ومثل الإفاضة على الناس دون أى تمييز ، كما تفعل أشعة الشمس . . . وهلم جرا .

إن هذا الأسلوب للدعوة إلى التوحيد والطاعة الإلهية إنما هو أسلوب طبيعى ، وهو يقوم على الاستدلال الكونى الذى هو إرهاص لازدهار علم الإنسان وعمله .. وإذا ما أخذنا هذا الأسلوب واستعملناه بطريق موثر فسنجد قلوباً واعية وآذاناً صاغية للإنسان في المجتمع البشرى.

إننا نرى الإنسان بجعل تقويمه السنوى و الشهرى وفقاً لظهور الهلال وتدرجه إلى الكمال ونحن نرى أن الإنسان بجعل توقيته مرتبطاً بدوران الأرض حول الشمس ، ونلحظ أن الإنسان يصنع الأشياء على نماذج الطبيعة (السفينة على نموذج السمك ، والطبارة على نموذج الطبر ، والكاميرا على نموذج العبن وما إلى ذلك من الأشياء الأخرى ، ومع ذلك فهو للأسف – لا بجعل الأخلاقيات الكونية نموذجاً لأخلاقه وسلوكه ، وهذه مفارقة غريبة ، فالإنسان يتخذ الكون مقياساً له في المجالات المادية ، لكنه يرفض أن يتخذ الكون مقياساً أخلاقياً له ..

وابعاً: والمبدأ الرابع من مبادىء علم الكلام الجديد، هو اتخاذ الأسلوب البسيط هو الأسلوب الأسلوب البسيط هو الأسلوب الذى فيه سذاجة حسب الحقيقة وسير الطبيعة وهو مخلو من الزخرفة.

لقد خلق الإنسان على فطرة بسيطة ، وإذا كان الكلام بسيطاً خلواً من التعقيد فسيكون كالشيء الدائرى الذى وضع فى مكان دائرى . . . وعلى العكس من ذلك إذا كان الكلام صناعياً فسيكون كالشيء المكعب الذى وضع فى مكان دائرى . . ومن ثم فنحن نرى أن الكلام البسيط السهل يسترعى طبيعة الإنسان وينفذ فى أعماقه ويسيطر على وجوده ، غلاف الكلام الصناعى المعقد الذى لا تتشربه طبيعة الإنسان ولا يستطيع أن مضمه هضماً صحيحاً أو لا يسيغه كلية .

لقد كان الأسلوب الأدنى رائجاً فى قديم الزمان فى سائر أنحاء العالم ، فمن شاعر يقدم أحاسيسه نظماً ، ومن كاتب يظهر أفكاره نثراً مسجوعاً ، ومن فنان يفصح عن مرثياته فى تمثيله ، ومن قصصى يعرب عن مشاعره فى صور قصصية .

ولكن الأسلوب الأقوى فى عصرنا هو ذلك الأسلوب الذى يقدم الكلام بصورة واقعية وحقيقية ، ويفهم أن هذا الأسلوب الجديد هو نتاج القوة العلمية وهو يدعى ( بالأسلوب العلمي ) ولكن الحقيقة هى أن هذا الأسلوب ظهر لأول مرة فى القرآن .

فالقرآن أول كتاب قام على الموضوعية والحقيقة فى التاريخ ، وهو الذى أسس الأسلوب الطبيعى ، وهجر الأسلوب الصناعى .. فإن الأسلوب العلمى إنما هو أسلوب قرآنى بحت ، ولكن بعد أن انتشرت العلوم العقلية (المنطق والفلسفة) بين المسلمين بعد نز ول القرآن بمائة سنة ، سيطر الأسلوب الصناعى القديم على جميع العلوم الإسلامية مرة أخرى ، وكان القرآن قد قضى على ذلك الأسلوب ، فبدأ الناس يحسبون أنه امتلاك لناصية البيان أن تصاغ تعاليم الدين السمحة السهلة فى قالب مصطلحات (المنطق) . وكانوا يحسبون أن من براعة الإنسان وقدرته على الكلام أن يقدمه فى النثر المنظوم ، أو الشعر المنثور ، وقد آن الوقت لأن نعود إلى أسلوب القرآن ونعرض الإسلام على الناس فى أسلوب علمى ، لأن الأسلوب العلمى فى التحليل الأخير هو أسلوب القرآن !! . .

وإذا أخذنا بالأسلوب العلمى ، فسيعنى ذلك مجرد العودة إلى أسلوب القرآن .

## البعث الاسلامي انجديد

إن الله يريد أن يعلو دينه ويتبوأ مكانة الفكرة المهيمنة على امتداد العالم . ولأجل تحقيق هذا المقصد بجب أن تكون الظروف فى العالم مواتية ، وقد جعل الله الظروف مواتية لخاتم الذيين صلى الله عليه وسلم بعد تتابع عشرات القرون قبل البعثة ، وقد عرف رسول الله كيف يستخدم هذه الأحوال والظروف حتى يكون الدين فكرة مهيمنة ومسيطرة فى العالم .

ولقد جعل الله الظروف مواتية مرة أخرى نتيجة عمل دام ألف سنة ليكون الإسلام فكرة غالبة من جديد وليستعيد مجده الغابر .

ولكن تحقيق الآمال والأفكار فى الواقع يحتاج إلى جهود جدية ملائمة وإلى الوعى العميق بظروف العصر ، مع التساى عن نفسية رد الفعل ، مع التركيز على الغاية والتضحية بكل مطلب آخر حتى تستنير الأمة بنور الحكمة الربانية لا بالعقل الإنسانى المعوج ، ومقصدها رفع راية الله فى الأرض لا رفع راية الحجد القومى أو العظمة المادية .

والذين قاموا بهذه الجهود في الماضي أعلوا دين الله ، والذين سيقومون بهذه الجهود في الحاضر عليهم أن يعلوا دين الله ، وأما الذين يستقطبون اهتمامات الناس بالهتافات والشعارات ، ويلهثون وراء قضية مبتدعة ، إنما يضيعون الإمكانية العظيمة لإحياء الإسلام ، وهوالاء ليسوا ممن يريدون اصلاح الواقع ، وإنما هم دعاة أمجاد زائفة ومغانم شخصية .

#### مقارنة:

إن الانقلاب الإسلامى الذى تحقق فى زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم اكتملت إنجازاته فى ( ٣٣ سنة ) فقط ، وذهب ضحيته ( ١٠١٨)

شخصاً فقط ، وعدد الغزوات في هذه الفترة لا يتجاوز ( ٨١) غزوة .
وقد ساهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بنفسه في ٣٧ غزوة فقط ،
ولم تحدث معارك إلا في غزوات قليلة فقط ، وعدد القتلى في هذه الغزوات
كما يلى :

## المسلمون ۲۰۹ المشركون ۲۰۱۹ = ۱۰۱۸

لقد كانت هذه النهضة أكبر نهضة في التاريخ الإسلامي كله ، وقد غيرت مجرى التاريخ ، مع أن عدد القتلي في هذه الحركة الكبرى ضئيل جداً .

وجرياً على العادة فإن المتحمسين من كتابنا وخطبائنا يقارنون هذه الحركة الإسلامية بثورات غير إسلامية في هذا العصر الحديث ، فيقولون مفتخرين إن هذه الثورة نجحت في التاريخ بالتضحية بألف نفس فقط .. بينا حققت الثورة الدعقر اطية في فرنسا والثورة الاشتراكية في روسيا بالتضحية بنفوس يربو عددها على مئات الآلاف .

ولا شك أننا نحب هذه المقارنة لأن فيها غذاء لنفسية الفخر والاعتزاز ولكن ثمة طريقا آخر للمقارنة لم يتأمله المسلمون قط ، ولعل السبب في ذلك أن المقارنة مهذا الطريق الآخر تعطينا العبرة ولا تعطينا الفخر .. والعبرة أصعب وأمر ..

فالطريق الآخر للمقارنة هو المقارنة بن عدد القتلى في سبيل الدعوة الإسلامية التي ظهرت في الصدر الأول من تاريخنا وبن عدد القتلى في الحركات الإسلامية التي ظهرت في العصر الحديث. . لقد قام المسلمون عركات إسلامية كثيرة مستخدمين أسهاء الثورة الدينية والجهاد الإسلامي : ومن الواجب على هولاء المسلمين أن يقارنوا هذه الحركات بالدعوة الإسلامية

التي تحققت على يد الرسول صلى الله عليه وسلم مثل مقارنتهم الثورات غير الإسلامية في القرن الأول.

ولئن دل هذا الطريق الآخر من المقارنة على شيء فإنه يدل بشكل مدهش على أن الحركات الإسلامية الكثيرة تقف نفس الموقف الذي تقفه الحركات اللادينية في هذا العصر الحديث.

لقد ذهب ضحية نضال التحرير فى الهند خسائة ألف من العلماء والمصلحين المسلمين ، وذهب ضحية إخراج باكستان الإسلامية إلى الوجود عشرة ملايين شخص ، والذين لاقوا حتفهم باسم الإسلام فى سوريا والعراق وإيران ومصر يبلغ عددهم عشرات الملايين .. وأدهى من ذلك وأمر أنه لا نتيجة مكافئة لهذه التضحيات الجبارة على الإطلاق .

لقد قتل ألف شخص فى الحركة الإسلامية الأولى قبل أربعة عشر قرناً وانتشرت هذه الحركة مشرقة ومغرّبة على وجه الأرض وغيرت مجرى التاريخ وتأثر بها العالم قاطبة ولا يزال متأثراً بها على مر العصور . . ولكن الحركات الإسلامية التي أثيرت فى العصر الحديث قتل فيها مائة مليون مسلم تقريباً ولكن لم تخرج إلى حيز الوجود قطعة من الأرض حيث ممكن لنا أن نشاهد فيها الثورة الإسلامية الحقيقية ناجحة و مجدية .

ومما زاد الطين بلة أن جهودنا أسفرت عن نتائج عكسية ، وأصبحنا مصداقاً لما جاء عن البهود فى الكتاب المقدس : « إن بثكم البذور سيذهب سدى لأن أعداءكم سيأكلون محاصيلكم ، وأعداؤكم سيكونون ولاة أموركم ، وإن قوتكم سيضيع ، ولن تنبت أرضكم شيئاً ، ولن تثمر أشجاركم فى البساتين »

لقد أصبح تاريخنا الجديد مصداقاً لهذه الكلمات ، فقد قمنا محركات كثيرة باسم الحلافة الإسلامية ، والتضامن الإسلامي طبقت الآفاق ، وملأت الآفان بالهتافات ، وضحينا بنفوسنا ونفائسنا فنتج عن ذلك أن العالم الإسلامي قد تمزق وأصبح دويلات متعددة . . لقد جاهدنا في سبيل الوطن ولما تحرر الوطن سيطر عليه الآخرون ، وبذلنا دماءنا وأموالنا لإبراز باكستان الإسلامية إلى حيز الوجود ، ولما برزت ذهبت السلطة إلى زعماء لا يدينون بالولاء إلى الإسلام(١) .

وقد أقمنا حركة جبارة لإقامة النظام الإسلامى فى مصر ، وعندما تقرر مصبر مصر غلب علينا المغامرون العسكريون .

و بحرى الكفاح من ثلث قرن للقضاء على الدولة الهودية في فلسطين ويبذل المسلمون كل غال ونفيس في سبيل الوطن الفلسطيني ، ومع ذلك يزداد البهود قوة و تزداد الدولة الهودية اتساعاً ، وسوف يستمع المسلمون عما قريب إلى نبأ فاجع آخر هو أن إيران التي حدثت فيها ثورة إسلامية (عنيفة) وبعد تضحيات جسيمة ... ستتولى مقاليدها القوى الإلحادية بصورة تدريجية .

إن هذه الحقائق حقائق صلبة وقاسية وهي أكثر صلابة من الحجارة ، و مكن لأى شخص أن يعيش في عالم الآمال والآماني الوهمية الكاذبة ، ولكن مورخ المستقبل لن يصدق هذه الآمال والأماني ، وسيضطر لتسجيل أن الذين أحدثوا الثورة الفرنسية أو الثورة الروسية قد غيروا طريقة الفكر في العالم على الأقل (٢) فحلت فكرة ( الجمهورية ) عمل فكرة الاستبدادية

<sup>(</sup>١) نرجو أن يكون أتجاه الحكومة الجديدة في تطبيق الشريعة بداية ضرورية ( المراجع ) .

<sup>(</sup>٢) وان كان تفيير معظمه الى الأسوا ( المراجع ).

وحلت فكرة الاشتراكية محل فكرة الرأسالية ، أما الذين ماتوا باسم الإسلام \_ حتى وإن كانوا أكثر عدداً \_ فإنهم لم يستطيعوا أن يؤثروا أبما تأثير على مجرى الفكر العالمي .

وإن الانقلاب الذى حدث فى فجر الإسلام ليدلنا على أن ألف شخص فقط قد رضوا بالتضحية فى سبيل الدين ، فقبل الله تضحيهم وانتصر الإسلام فى الأرض ، ولكن المسلمين قد ضحوا فى الأيام الأخرة بعدد لا يقل عن عشرات الملايين ولكن مع ذلك لم يحالفهم النصر الإلهى ، وكانوا .. وماز الوا ، مغلوبين .. وإن ذلك لأكبر شهادة على أن معظم هذه التضحيات لم تكن على الصراط المستقيم الذى وعد الله الذين يلتزمون به بالنصر العزيز والفتح المين .

إذا قال لك فلاح أنه بذر بذور القمح فى التربة فأنبت الأشواك والأعشاب الصحراوية ، فإنه يكذب عليك، لأنه لا يمكن في هذه الدنيا التي خلقها الله أن يبذر إنسان بذور انقمح فتخرج من الأرض الأعشاب والأشواك.. إن هذه استحالة ما بعدها استحالة . ولو كانت تضحياتنا في هذا العصر على الطريق التي سلكها رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه وتفانوا فيها لكان مستحيلا أن لا تظهر نتيجة إيجابية.. هذا هو المنطق والواقع ..

وبالرغم من ذلك فإذا رضى شخص لنفسه أن يعيش فى قبة الأحلام والأمانى فسوف يعيش ردحاً من الزمن ، لكن مع ذلك تقوم القيامة التى تهدم قبة أحلامه ، وسوفيرى أنه يقف بمفرده على أنقاض الأحلام المحطمة

## النصر الإلهي :

لقد ورد في القرآن الكريم : « يا أيها الذين آمنوا إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم » ( محمد ٧ ) ، ومعنى « تنصروا الله » أن تسيروا نخطة الله

فإن لله خطة خاصة لإخراج الأحداث ، وإن ربط جهودنا بخطة الله ، واستخدام الظروف استخداماً صحيحاً يرادف تحقيق شرط «إن تنصروا الله» والذين ينصرون الله بهذا الطريق فإن الله يثبت أقدامهم ويبلغهم غايتهم . ولا يمكن بلوغ المنى في هذه الدنيا التي خلقها الله إلا بالمشاركة العملية في الخطة الإلهية ، وإنه لن يمكن الوصول إلى الغاية بالجهود المتفرقة العشوائية ولنتفهم هذه المسألة أحكى القصة التالية :

لقد تمنى أسقف من الأساقفة أن يكون فى ضمن بيته شجرة كبيرة وارفة الظلال ليستظل بظلها ، فرأى أنه إن بذر البذر فسوف يتحول البذر إلى شجرة كبيرة فى مدة عشر سنوات ، فدارت فى خلده فكرة أخرى ، لقد استأجر أشخاصاً اجتثوا له شجرة كاملة بجذورها وفروعها وأغصانها وأوراقها ونقلوها إلى صحن بيته ، وزرعوها فى التربة بعد حفر الأرض.

وكان الأسقف مرتاح البال لأنه قطع مسافة عشر سنين فى يومواحد ولكن فى صبيحة اليوم التالى عندما استيقظ من نومه رأى الأوراق قد ذبلت والأغصان قد تدلت نحو الأرض .. وبعد عدة أيام رأى الأوراق قد جفت وتساقطت ، ولم يبق من الشجرة إلا أخشاب ربما تستعمل للوقود .

وقد جاء صديق للأسقف فرأى أنه بمشى فى صحن بيته عند الشجرة الذابلة الحاوية فى اضطراب فسأله عن السبب فى توتره ، فأجاب : « لقد كنت مستعجلا وقوانين الله لا تستعجل» .

و بعدما قص الأسقف هذه القصة لصديقه استعبر فقال : إن جميع الأحداث التي تحدث في هذه الدنيا يكون فيها العون من الله من جانب والعمل من الإنسان من جانب آخر .. وذلك مثل الدولابين القديمين ، فإنه بترابط الدولابين القديمين تتكون الماكينة وتتحرك الآلة ، وهكذا

فهناك عون من الله ودولاب من الإنسان ، فإذا ترابط الدولابان وتسايرا فسوف يصل الإنسان إلى الفوز ، وعلى العكس من ذلك إذا دار دولاب الإنسان بدون مراعاة قوانين الله فسوف ينكسر دولاب الإنسان ، لأن عون الله قوى ، ودولاب الإنسان ضعيف .

إن الله قد بسط التربة الحصبة على سطح الأرض وربما استغرق هذا العمل آلاف السنن لتنبت شجرة عليها ، وقد خلق شمساً وهاجة وألقى بأشعبها المناسبة على هذه التربة ، ثم وفر المياه بترتيبات كونية عظيمة ، ونظم تربية الشجرة بتغيير المواسم ، فخلق الله مثات الملايين من البكتيريا » لتغذى جنور الشجرة أغذية الأنتروجين ، وجميع هذه الترتيبات هى قوانين الله وعونه ، فعلى الإنسان بعد ذلك أن يربط دولابه بقوانين الله وسننه ، كى تتحول هذه الإمكانات إلى شجرة ، فيبدأ الإنسان أولا بأن يأخذ بذراً ويدسه في التراب ، فإن هذا العمل هو في الواقع ربط دولاب الإنسان بسن الله ، وما إن يتم هذا العمل ، حتى تأخذ ماكينة الطبيعة تتحرك وتعمل ، وستسفر عن نتيجة ، وستنبت شجرة طيبة توتى أكلها كل حين بإذن ربها ، وعلى العكس من ذلك فإن الإنسان إذا ألقى البذر في الحجارة أو دس ( البلاستيك ) بدلا من البذر في الأرض ، أو اجتث الشجرة بجذورها وزرعها في مكان آخر ، فإنه لم يربط دولابه بسين الله ، ولم يربط نفسه بخطة الله . وبالتالي فلن يقدر له أن علك شجرة مورقة مشمرة .

وهذا هو الواجب على دعاة الإسلام .. عليهمأن يبدأوا بتفهم الإمكانات واستخدامها استخداماً صحيحاً ، ولا يقوموا بأعمال طائشة أو جهود عشوائية فقد تحققت الثورة الإسلامية الأولى – كما ذكرنا – لأن عباد الله المخلصن

قد ربطوا دولا بهم بسن الله وبيما ذهبت كافة تضحياتنا أدراج الرياح لأننا فصلنا أنفسنا عن سن الله وظللنا نشتغل عا لا يعنينا بطريقة غير واعية .

### دين التوحيد ودين الشرك

يبدو من الإشارات الواردة في القرآن أن الدين الأول الذي شهده هذا العالم بعد آدم كان دين ( التوحيد ) وقد بقى هذا الحال قروناً عديدة ثم بدأت عبادة المظاهر التي تسمى بالشرك فتعذر على الإنسان أن يتوجه إلى ما لا يراه ، فانصرف إلى من يراه ، ولو كان يعتقد بوجود الله ، ولكنه أخذ يعبد الشمس والقمر والكواكب والجبال والبحار حتى بدأ يسجد لكل شخص حكم على الأرض ، فبعد عهد ( التوحيد ) الذي بدأ بعد آدم بألف سنة تقريباً ظهر عهد الشرك وانقضى عهد الغلبة الفكرية للتوحيد وسيطر الشرك على الأذهان .

لقد بعث الله برسله بعد هذا الفساد الذى شاع فى دين التوحيد ، ولكن لم محظ هو لاء الرسل قط بقوة أو شعبية ليستعيد دين التوحيد مكانة الغلبة والاستيلاء ، ولقد بعث هو لاء الرسل فى كل نواحى الأرض ، ووفقاً لحديث شريف فإن عدد هو لاء الرسل بلغ مائة ألف تقريباً ، ولكن ما من رسول إلا وقد استهزىء به فى زمانه .

وإن الإنسان عندما ينكر أمراً طيباً فلابد أن يكون ذلك على أساس شيء . كأن يكون في غنى عنه ، أو عنده بدبل عنه . فما هو هذا الغناء ياترى إن الجواب يرد في هذه الآية :

« فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم وحاق بهم ماكانوا به يستهزئون »

والمراد بهذا العلم فى هذه الآية هو الدين الفاسد الذى أصبح مقدساً على مرور الأيام ، وإن مثل هذا الدين الفاسد الموروث يكون دينا قد انغرست – للأسف – جذوره ، فربط نفسه بأسهاء الصالحين والأولياء ، وعلى أسسه تبنى العمارات الشامخة من النفوذ والسلطة ويقوم عليه الهيكل القوى ، ويتبوأ أسمى مكانة بتأثر التقاليد والتاريخ.

لقد كان عند هذه الشعوب دين راسخ متين قائم على الشرك .. وقد ظهر إلى جواره دين يدعو إلى التوحيد ، لكن صوته لا يكاد يسمعه أحد في بدايته ، وقد بدا دين الحق وكأنه الدعوى التي لم تحتشد لتأييدها تصديقات التاريخ ، وليس عند الدين الجديد لإثبات دعواه إلا الدليل اللفظى لا الدليل النفعي .. وبالنالي فعندما يقارنه القوم بدين الآباء النفعي فسرف يرونه أقل فائدة من دين الآباء . لقد كان المسيح عليه السلام بدون مأوى ، وكان يأوى إلى شجرة لينام تحتها ، بينا كان إلى جواره ( الرئيس الديني للهود ) عشى في خيلاء ، ويعيش في عبوحة ، وفي مبنى عظيم هو الهيكل . فكيف يرى الشعب ذلك الشخص الذي ينام تحت الشجرة على الحق ؟؟ فكاصة بمقارنته مع ذلك الشخص الذي يتبوآ مكانة عليا في الهيكل ، ولذلك تستهزىء الشعوب بالرسل ، وتنكر رسالتهم على أساس تشبثها ولذلك تستهزىء الشعوب بالرسل ، وتنكر رسالتهم على أساس تشبثها يقدروا شخصاً عادياً ؟؟

إنهم لم يكونوا يريدون أنبياءهم دعاة للحق ، بل يريدونهم أبطالا لتاريخهم ، حتى يكونوا مبعث فخر واعتزاز .

#### إعلاء كلمة الله

لعلك قد رأيت على مفرق الشوارع عموداً فيه إشارات من النور الأحمر والأخضر ويشير النور الأخضر إلى السياح بالمرور للعربات ،

أما النور الأحمر فيشير إلى عدم السماح بالمرور ، وإذا خالفت سيارة هذه النظم والقوانين يصبح سائقها أهلا للعقوبة .

إن ( داعى الحق ) يكون فى غمار الحياة بمثابة (عمود ) على مفرق الطرق ، وهو مأمور من الله أن يقف على مفترق الطرق ، وأن يدل الناس على الصراط المستقيم ، ويخبرهم عن الطريق الذى يؤدى إلى الجنة . . والطريق الذى يؤدى إلى الجنة . .

# « وكذلك جعلنا كم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً »

لقد جاءت الرسل تترى فى هذه الدنيا بعد أن انقرض عهد التوحيد الذى بدأ منذ أن هبط الإنسان على هذا الجزء من الكون ، لقد جاءوا مرشدين للناس .. حباهم الله بالعلم الصحيح ليعلموا بنى جلدتهم ، ونحلقوا فيهم التمييز بين الحير والشر ، والحق والباطل . وقد أدى كل رسول ما ألقى إليه من مسؤلية ، وبينوا الحق فى لغة مفهومة ، وأتوا بكل البراهين والحجج ، حتى وصلت رسالة الله إلى المخاطبين ، مبينين أن من آمن برسوله استحق الجنة ومن عصاه وتحرد عذاب النار .

ولكن الله أراد أن يظهر دينه لا أن يعلنه فقط .. والإعلان هو أن يدعو الناس إلى الحق ، وأن يعرض الحق مع مراعاة جميع جوانب الحكمة والموعظة ، حتى يتبين أنه الحق ، وحتى لا يمكن لأحد أن محتج بقوله : إنى لم أسمع عن الحق ، ولم أكن أعر ف طريق الهداية في الحياة الدنيا .. وهذا هو ( تمام الحجة ) ؟

وأما ( إظهار الدين ) فهو خطوة أخرى بعد تمام الحجة ، ومعناه أن تكون فكرة الدين فكرة غالبة في العالم . وأن تكون سائر الأفكار الأخرى مغلوبة على أمرها . وهذا هو إعلاء كلمة الله بتعبير آخر ، وليس المعنى الأصيل والحقيقى لإظهار الدين وإعلاء كلمة الله مقتصر على تنفيذ الحدود والأوامر الشرعية ، بل المعنى الحقيقى هو الهيمنة الفكرية ، مثل تلك الغلبة التى تحققت للدعوقر اطية فى بعض البلدان ، وللاشتر اكية فى بلدان أخرى(١) ، وللعلوم التجريبية على الفلسفة القياسية فى هذا العصر .

وقد أحرزت بعض العلوم في هذا العصر العلمي قصب السبق العلمي ، وفقدت بعض العلوم الأخرى امتيازها ومكانتها الفائقة .

فالمطلوب من المسلمين هو مثل هذه الغلبة الفكرية لدين الحق على دين الباطل . .

ومعروف أن الله قادر مطلق ، وكان أهون عليه أن بجعل الحق ظاهراً على الباطل ، كما جعل ضوء الشمس غالباً على الأضواء الأخرى ، ولكن هذه الدنيا إنما خلقها الله دار الامتحان ، وسنة الله أن محدث الأحداث المطلوبة في هذه الدنيا بطريق الأسباب ، لابطريق (المعجزات) ولهذا خلق الله أوضاعاً في إطار الأسباب ، لتحقيق هذا الهدف ، كما أنه أرسل رسولا يتمتع بميوة الهيمنة بوجه خاص ، ويعمل عمله وفق سنة الله لإظهار دين الحق لا لإعلانه فحسب ، لتم نعمة الله على عباده ولتفتتح عليم أبواب الرزق التي ظلت مغلقة بسبب سوء تصرفاتهم ووجود الفساد في أعمالهم ، وهذا هو الذي ورد في القرآن ، في قوله تعالى :

« يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله منم نوره ولو كره الكافرون»

<sup>(</sup>١) لكن مع الاحتفاظ للاسلام بوسائله الكريمة ( المراجع ) .

هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون »

## تكوين أمة جديدة

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « أنا دعوة إبراهيم » .. ودعا إبراهيم حين كان يبنى الكعبة: «ربنا وابعث فيهم رسولا» (البقرة ١٣٩) ولكن الفرة الزمنية التى تحققت فيها دعوة إبراهيم تمتد إلى حوالى ألفين وخميائة سنة ، وهي الفرة ما بين دعاء إبراهيم وولادة الرسول صلى الله عليه وسلم .. والأمر الذي يحمل على التفكير والتأمل هو أن زكريا عليه السلام عندما دعا الله أن يرزقه ولداً ، لم ينقض إلا عام واحد حتى استجيب دعاوه وولد يحيى عليه السلام .. وحين دعا إبراهيم مثل ذلك الدعاء فإن الاستجابة الفعلية تحققت بعد ألفين ونصف ألف عام .. فما الفرق بين هذين الأمرين المختلفين ؟

إن الفرق هو أن يحيى عليه السلام كان عليه أن يو دى دوراً مو قتاً ، فقد بعث ليفضح مكائد اليهود ، ثم يقتل ، ليبر هن بقتله على أن اليهود قد بلغوا من الفساد شأواً بعيداً ،حتى انقطع أمل إصلاحهم ، وكان الأوان قد حان ليم خلعهم ، حتى بحمل قوم آخرون مسئولية الكتاب الإلهى.

ومقابل ذلك كانت مهمة الرسول صلى الله عليه وسلم أن يدحض الشرك وأن يتبوأ التوحيد مكان الفكر الغالب المسيطر .. وكان العمل يقتضى تكوين أمة صالحة جديدة وإبجاد أوضاع مواتية منسجمة مع السنن الكونية . وكانت هذه هي خصائص الأمة الصالحة ، كما كانت هذه هي الأوضاع التي أخذ إبجادها ألفن وخمسائة سنة .

وبناء على هذه الخطة أمر سيدنا إبراهيم أن يخرج من المنطقة المليثة ( م ٩ ـ احياء الاسلام ) بالشوائب الحضارية في العراق ، وأن يسكن ابنه (إساعيل) وأمه (هاجر) في واد غير ذي زرع في الحجاز ، حيث كانت الأرض جدباء غير قابلة للزراعة ، ولذلك كانت بمنأى عن العالم المتحضر حين ذلك ولذلك كانت الأرض صالحة لبناء قوم غير ملوثين بأوضاع المدنية وسوء الها ، لتكون مواهب أولئك القوم مصونة من الأخلاق الدنسة : « ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك » (البقرة : ١٣٨) وإن هذا التأخير الممتد إلى ( ٢٥٠٠ سنة ) في استجابة الدعاء الفعلية ليبرهن على أن المقصود إنما هو تكوين أمة ذات ميزات ومواهب حيوية بطريق التناسل الطبيعي في بيئة خاصة كي تحمل رسالة الدين الإلهي لتكون الأمة مطهرة من النقائص الصناعية التي سببت الفقر في الرجال الموهوبين خلال عهود خلت .

وعندما استنبت الأمور وتحققت الشروط والأسباب ، وتوافرت المؤهلات – بعث الله النبى الغالب ، فولدته آمنة بنت وهب من بنى هاشم واستجيب الدعاء الذى كان قد جرى على لسان إبراهيم قبل ( ألفين وخمسمائة)

لقد أسكن إبراهيم بأمر من الله ( ها جرواساعيل ) في مكان تقع فيه مكة في هذا الوقت ، وكان المكان قاحلا جدباً ليس فيه إلا الحجارة الجرداء ، ولما انهى ماء القرية واشتد الظمأ وأخذ اساعيل يضطرب من الظمأ ظهر ماء زمزم في أرض جدباء ، فكأن الله قد أعلن أنه لن يترك إبراهيم وإساعيل بعد أن أرسلهما إلى هذا المكان الشاق .. إن هذا الأمر هو أمر الله وبالتالي سوف ينصره الله في كل مرحلة حرجة حاسمة ، ولما بلغ إساعيل عنفوان شبابه رأى أبوه في روياه أنه يذبحه ، فأيقن أن ذلك أمر الله ، ورضى بذبح إساعيل ، وأوشك على ذبحه ، ووضع السكن على رقبته ، حتى فداه الله بكبش عظم ، وأمر الله بذبحه بدلا من إساعيل .

ويعتبر هذا العمل فى الواقع إشارة من الله إلى أنه طلب أمراً عظيماً وتضحية كبيرة ، والغرض هو امتحان العاطفة والشعور وليس القتل أو الذبح ، بل هو توجيه الشخصية لغرض كبير آخر.

وعندما كبر اسماعيل تزوج بفتاة من قبيلة ( جرهم ) التي كانت قد عمرت مكة ، وذات يوم جاء إبراهيم من الشام راكباً فرسه ، ولم يكن إسهاعيل في البيت بل كانت هناك زوجه التي لم تكن تعرف حماها ، فسألها إبراهم عن إساعيل . فقالت : ذهب للصيد ، ثم سألها عن الحالة المالية فشكت من قلة المال و الحياة الخشنة ، فودعها إبراهيم و قال لها : عندما يأتى إسهاعيل بلغيه سلامى وقولى له « غبر عتبة بيتك » ، وعندما سمع إسهاعيل هذه القصة أدرك أن أباه جاء ليتفحص حاله وفهم أن كلمة « غير العتبة » إنما هي استعارة معناها ( اهجر هذه الزوجة واتخذ زوجة أخرى ) لأن الزوجة الموجودة لا تصلح لإمجاد جيل يريدهالله لتنفيذ إرادته فى واقع الدنيا فطلق إسهاعيل زوجته وتزوج امرأة أخرى ، ثم حدث أن عاد إبراهيم مرة أخرى راكبًا فرسه ، ولم يكن إسهاعيل موجوداً فى البيت هذه المرة أيضاً فسأل إبراهيم نفس الأسئلة ، فأثنت الزوجة الجديَّدة الثناء العاطر على إسماعيل وقالت : « لقد أعطانا الله خبراً كثيراً فله الشكر » ، فقال لها إبراهيم : عندما يأتى إسماعيل بلغيه سلاى وقولى له « ثبت عتبة بيتك » بمعنى أن هذه الزوجة الحديدة تصلح لتنفيذ إرادة الله التي اختطها لعباده ، فحافظ على علاقتك سهذه الزوجة الطيبة .

و هكذا فى منطقة عربية منزوية نائية أخذ جيل جديد يتكون من سلالة إسماعيل ، و تمثل ذلك الجيل فى النهاية فى قوم يدعون : بنى إسماعيل ، وبعث من هولاء القوم فى آخر الزمان محمد صلى الله عليه وسلم ، ليحمل هذا الجيل مسئولية التاريخ العظمى النى أراد الله أن تناط به .

إن هؤلاء القوم الذين نشأوا فى جزيرة العرب وشبوا فى الكثبان الرملية والصحارى القاحلة الحدباء ، كانوا يتمتعون عيزات عكن تلخيصها فى كلمة واحدة هى « المروءة » ومعنى ( المروءة ) الشهامة والرجولة .. وهى كلمة كانت تستعمل لإظهار جوهر الإنسانية عند العرب .. يقول شاعر عربى :

إذا المرء أعيته المروءة ناشئاً فمطلمها كهلاعليمه شديد

وقد درس المؤرخ « فيليب حتى » تاريخ العرب دراسة مستفيضة ، ومن حصاد دراسته يقول :

(.. إن القوم الذين أخرجوا إلى الوجود فى هذه القرون كانوا قوماً عجباً من أقوام هذه الدنيا ، وكانوا يتسمون بالميزات والمواهب التى من أهمها : الهمة والصبر والمثابرة والحلد ومراعاة حقوق الحيران والرجولة والشهامة والسخاء وقرى الضيوف واحترام النساء والوفاء بالوعد) .

## خير أمة

ومن خلال عمل استمر فى التاريخ ٢٥٠٠ سنة ، أخرجت أمة كانت أحسن الأم من ناحية الصفات الإنسانية « كمنتم خير أمة أخوجت للناس » (آل عمران) ، وقد قال عبد الله بن عباس : إن المراد من « خير أمة » جماعة المهاجرين ، وهم الذين هاجروا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم من مكة إلى المدينة ( تفسير بن كثير ) . إذ كان المهاجرون فى الواقع رمزاً لهذه الجماعة .. لكننا نرى أن المراد من ( خير أمة ) المسلمون الذين نسمهم ( أصحاب الرسول ) ، والمراد أيضاً جميع الأشياع المخلصين للأنبياء على اختلاف عصورهم وأمصارهم ، بشرط واحد هو أن يكون دينهم الذي يتبعونه غضاً طرباً نقياً كأن عهده بالوجود أمس :

إن الأمة الإسلامية التي نشأت في بلاد العرب كانت تمتاز بميزة نادرة ، وهي ميزة إدراك الحق بمجرد الدليل ، والانقياد للحق البسيط الذي يخلو من عنصر الهرجة والتزييف .

إن تلك الأمة التي نشأت وشبت تحت الشمس الساطعة ، والسهاء الزرقاء والفيافي الواسعة .. تمتاز بالقدرة على معرفة الحقيقة بشكلها البسيط المجرد عن الشوائب وهي تسلم نفسها إلى « الحق » الذي لا يعود عليها بفائدة دنيوية في الظاهر.

إن هذه الميزات هي التي جاءت في وصف عبد الله بن مسعود لصحابة الرسول ، بقوله:

(..كانوا أفضل هذه الأمة ، أبر ها قلوباً وأعمقها علماً وأقلها تكلفاً .. اختارهم الله لصحبة نبيه و لإقامة دينه .. ).

وإن أهم ميزة تفقدها عصور الشرك هى النظر إلى الحق بطريقة سطحية فهى لا ترى الحق إلا فى المظاهر البارزة والمحسوسات ، وقد حرمت من القدرة على رؤية الحق بطريقة مجردة من المظاهر .

وهذه هي العقبة التي كانت تقف في سبيل إدراك الحقيقة ، ولذلك ما بعث نبي إلا استهزأ به قومه .

إن المشركين لم يكونوا منكرين لله ، ولكنهم صهروا وجود الله فى بوتقة ( المحسوسات ) ولم يكونوا قادرين على أن يعرفوا الله الموجود فى الغيب وقد افترضوا أشياء من المحسوسات والمدركات على أنها تماثيل ( لله ) فأقبلوا عليها راكعين وساجدين ، سواء أكانت هذه المحسوسات أشياء مادية أم بشرية . . و هذا هو الضعف الذى أدى إلى إحجامهم عن الإيمان بالرسالة فكل نبى عندما يبعث يكون مجرد إنسان مثل الناس فى زمانه ، ولا تحوطه الأمجاد التاريخية التى تحوطه بعد مضى الزمان .

## دعا إبراهم ربه

لقد دعا ابرآهم ربه ، فقال:

« رب اجعل هذا البلد آمنا واجنبى وبنى أن نعبد الأصنام . رب إنهن أصللن كثيراً من الناس . فمن تبعى فإنه منى ومن عصانى فإنك غفور رحيم ربنا إنى أسكنت من ذريى بواد غير ذى زرع عند بيتك المحرم . ربنا ليقيموا الصلاة فاجعل أفئدة من الناس تهوى إليهم وارزقهم من النمرات لعلهم يشكرون » ( إبراهم : ٣٥ – ٣٧ ) .

ولقد بلغ استيلاء الشرك في عهد إبراهيم عليه السلام الذروة ، وكانت المعابد تقام من أبنية فخمة كبيرة ، وقد تعذر الإنسان أن يفكر منفصلا عن الإطار الفكرى القائم على الشرك ، فأراد الله في ذلك الزمان أن يخرج إلى حيز الوجود جيلا جديداً في رمال وعثاء وجبال جرداء ، وكانت الحطة أن يتم تربية أفراد في منطقة نائية ، حيث يسهل إدراك الحقائق ويرتفعون عن الظواهر ، ومن هذه الصفوة المنتخبة من الناس تم إخراج أمة وصفها القرآن بالكلمات التالية:

# « ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون » ( الحجرات : ٧ )

ونحن لا ممكن لنا أن ندرك معنى هذه الآية إلا إذا رجعنا إلى الماضى عندما نزلت هذه الآية قبل ألف و خسائة سنة ، عندما حدث هذا الانقلاب العجيب ، وهو إيمان أصحاب الرسول ، إنهم أدركوا إلها غير مرثى في زحمة الآلهة الكثيرة المرثية ، ثم ضحوا في سبيله بكل ما كانوا يملكون من نفوس ونفائس ، إنهم أدركوا رسولا مجرداً من الزهو المادى من بين منارات العظمة الشامخة ، ثم سلموا نفوسهم إليه ، وإن ديناً غريباً مجرداً منارات العظمة الشامخة ، ثم سلموا نفوسهم إليه ، وإن ديناً غريباً مجرداً

من كل مكانة من العزة والحاه قد أصبح محبوباً لديهم إلى حد أنهم لم يعد صعباً علهم تقديم أية تضحية – مهما كثرت – في سبيله .

ومجمل القول أنهم أدركوا الصدق المجرد فى هذا الدين ، قبل أن يظهر التاريخ أمجاده وعظمته ، وقبل أن يصبح هذا الدين رمزاً للفخر القومى والحضارى .. وإن هذا الإممان الصادق المجرد كان يعنى التضحية الكاملة ، دون انتظار أى مقابل من الحظوة أو المكانة أو النفع الذاتى أو القومى .

وناهيك ببيعة العقبة الثانية لفهم هذه الحقيقة ، فعندما ضاقت الأرض بالإسلام في مكة ، بدأ الإسلام ينتشر في المدينة حتى جاس خلال كل دار فيها تقريباً ، فأزمع في هذا الوقت بعض الناس أن يذهبوا إلى مكة ، ويبايعوا بيعة النصرة على يد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ويطلبوا منه ترك مكة إلى المدينة.

يقول جابر الأنصارى: عند ما بلغ الإسلام إلى كل دار فى المدينة تشاورنا وقلنا: إلى متى نترك رسول الله صلى الله عليه وسلم فى هذا الحال، ثم ائتمرنا جميعاً فقلنا: حتى متى نترك رسول الله يلاحق ويطار د فى جبال مكة وحتى متى نتركه عرضة للسفلة الذين محكمون بالظاهر السطحى ويقولون إنه ليس برسول الله ، ولو كان رسول الله لما رزىء بهذه المصائب .. وهكذا أزمعنا الرحيل إلى المدينة .

ففى هذه المرحلة الدقيقة الحاسمة من تاريخ الإسلام جاءت جماعة ينيف عددها على سبعين ، وبايعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فكيف كانت هذه البيعة ؟ وكم كان الوضع مفعماً بالحطر .. ؟

إن هذا وذاك يظهر لنا عن طريق عضو بارز في هذه الحماعة المؤمنة وهو كعب بن مالك الأنصارى .. إنه يقول : إننا أخذنا الطربق إلى مكة

باسم الحج مع قبيلتنا التي أرادت زيارة الكعبة ، فعرجت القبيلة على مكان بالقرب من مكة ، فلما أقبل الليل نمنا مع الآخرين ، وعندما انقضى ثلث الليل ، وكان الناس نائمين قمنا مستترين بناء على أمر رسول الله ، ومشينا إلى مكان محدد نتسلل تسلل القطا مستخفن(١)..

لكم كانت عجيبة تلك الساعة التي يتسابق فيها بعض الناس إلى إيمان بنبي رفضه قومه ، وحاربوه في وطنه ، وأخرجوه من الطائف والدم يسيل من بدنه عندما رموه بالحجارة ، وقد رفضت جميع القبائل إعطاءه اللجوء والأمان .

فى هذه المرحلة الدقيقة اعترفت جماعة من المدينة بصدقه وآمنت برسالته ولبت دعوته ، وعندما نهض أنصار المدينة للببعة سألهم سائل :

هل تدرون على ما تبايعون ؟ .. هذه بيعة على هلكة الأموال والأولاد . فقالوا : نعم على هلكة الأموال والأولاد ، وسألوا إن وفينا هذا العهد فما جزاونا ؟ .. قال رسول الله : الجنة . قالوا : مد إلينا يدك نبايع على ذلك.

هذه البيعة تعنى تسليم النفس بصدق لا شك فيه ، وتضحية بكل نفيس في سبيل حق لم يشتد عوده . . وكان هذا حدثاً عظيماً لم تصافحه عبون السهاء إلا مرة واحدة في التاريخ . . لا قبله ولا بعده . .

## ترك ما لا يغني ، وعدم التعرض للمسائل غير الضرورية

عندما بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم فى هذه الدنيا كانت تلك المسائل موجودة وهى ما نعنى مها الآن ( المسائل القومية ) و( الوطنية )

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام (بيعة العقبة الثانية ) .

التى تثير الحركات ، وتكون القيادات وتوثر هذه المسائل على نخبة المثقفين فهتفون بها وبجعلون منها زعامة ، ويلهبون بها عواطف الشعب ..

لقد كانت هذه المسائل موجودة فى عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولكنه لم يقبل عليها ، ولو أقبل على هذه المسائل القومية والوطنية لما كان ذلك التزاماً عنهمج الله ، ولر بما كانت كافة الفرص التى وجدت من خلال عمل استمر ألفين و خمسائة سنة عرضة للضياع .

لقد استولت الحبشة فى عام ( ٥٣٥ م ) على المناطق الحدودية المجاورة لها من جزيرة العرب ، وعلى البمن ، وكان أبرهة عاملا لملك الحبشة على البمن ، وكان طائشاً المرجة أنه أغار فى عام ولادة رسول الله — على الله عليه وسلم — على مكة ، وأراد أن يحطم بناء الكعبة .

وقد سقط حكم الحبشة لليمن بعد ما استمر ( ٥٠ سنة ) وتلاه حكم المبراطور الفرس الذي عن ( باذان ) عاملا على آئين ، ولما بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم وأعلن نبوته بلغ ذلك الحبر كسرى الفرس ، فأمر عامله باذان أن يقابل ذلك الشخص الذي يدعى النبوة ، وأن ينصحه أن يكف عن دعوى النبوة ، وإذا لم يكف فعليه أن يبعث برأسه إليه وإلا فابعث برأسه ه ( سيرة ابن هشام ) .

ويتضح من متابعة هذه الأحداث أن الاحتلال الأجنبي للحدود قد أوجد مشكلات خطيرة .

وفى هذه الظروف كان الطريق مفتوحاً أمام رسول الله أن يلهب مشاعر القوم ضد الاحتلال الأجنبى ، وأن يثير النعرة الوطنية ولو فعل هذا رسول الله كما فعل قادة الأمة الإسلامية وسادتها فى هذا العصر لخالف منهج الله ، لأن التخطيط الإلهى كان يقتضى أن يتجنب الرسول طريق

النزاع والصدام ، وأن ينهض عهمة الدعوة المجردة ، مخلصاً وجهه له سبحانه زاهداً في المسائل التي نعبر عنها بالمسائل القومية ، وقد امتثل الرسول للتخطيط الإلهي فكانت النتيجة أن سجل التاريخ أن « باذان » نفسه قد اعتنق الإسلام ، واعتنقه معه معظم المسيحيين من سكان انيمن ، مما يعلمنا أن الهدف الذي قد لا يحققه زعيم قومي بحركة سياسية يمكن أن يتحقق بصورة أوسع وأعمق عن طريق الدعوة .

0 0 0

و محدثنا التاريخ أن أبا لهب قد أصبح رئيس قبيلة بنى هاشم بعد وفاة أبى طالب ، جرياً على عادة القبيلة ، ومع ذلك فقد رفض القيام محماية الرسول الهاشمى ، مما ألحأ الرسول إلى طلب حماية القبائل الأخرى .. ومن أجل ذلك ذهب إلى القبائل الكثيرة طالباً حمايها ، فالتقى برئيس قبيلة تسكن على حدود البلاد اسمه « شيبان بن ثعلبة » طالباً مساعدته فقال له رئيس القبيلة : إن أرضنا متاخمة لأرض كسرى ، ونسكن هذه الأرض حسب شروط أخذها كسرى علينا ، وهى « أن لا تحدث حدثاً ولا نؤوى محدثاً ولعل هذا الأمر الذى تدعو إليه تكرهه الملوك .. » . (سرة ابن كثير) .

ويتجلى من هذا أن النفوذ الأجنبى لم محدث مسائل سياسية وقومية فحسب ، بل حال دون الدعوة ونشر الإسلام ، ولكن الرسول مع ذلك لم يتخذ طريق ( النضال ) محجة أن الدعوة لا يمكن القيام بها إلا بعد تذليل هذه الصعاب ، وإزاحة العقبات الحارجية ، ولو أنه أثار الكفاح في بادىء الأمر لحالف الحطة الإلهية ، لأن إرادة الله قضت أن نجعل الروم والفرس في حرب وصراع مدة عشرين سنة ، حتى تنهك الحرب

البلدين وتعتصر دماءهما ، حتى يتبسر للمسلمين فتحهما بعد أن يتدربوا على غروات محدودة مناسبة لقولهم ، ولو اقتتل المسلمون فى طفولة تاريخهم لكانت النتيجة عكسية ، ولم تكن لتظهر الفتوحات الكثيرة المعروفة .

لقد هيأ الله أحسن الظروف والإمكانات لينبت النبات طبيعياً على الأرض ، ولم يبق إلا أن يؤدى المسلم واجبه على الأرض لتحويل هذه الإمكانات إلى واقع معاش ..

لقد وضعت العناية الإلهية التربة الخصبة على الأرض .. وإنها تربة لا توجد فى مكان آخر فى الكون المعلوم .. ولكن مع هذه الخصوبة فإن الثمرة لا تخرج إلا إذا وجدت الرطوبة والمياه .. وبدون هذه المياه سوف تبقى الصحارى فيافى جدباء .

وأنت أما « الزارع المسلم » عليك أن تعى بحسك الإسلامى هذا ، لأن الطبيعة لن تعان هذه الحقائق عكبر الصوت ، بل تبينها بإشارات خفية وعليك أن تدرك هذا كله بلغة الإشارة ، فتقوم بزرع البذور في الأرض أو ترويها ثم تبذر بذورها ، وهذا هو دائماً (طريق الداعي) وطريق الدعوة

إن الله خلق أحسن الأوضاع لدعوته فى محيط العرب ، ولكن كان من الضرورى أن تراعى الحكمة الربانية فى مسيرة الدعوة ، ولو خالفت خطة المسلمين الحطة الإلهية لما فازوا بهذا الانتصار والنجاح ..

### الآخرة غايتنا :

إن المبدأ الأساسي لدعوة الرسول هو إعطاء الأهمية الكاملة لمسألة الآخرة دون أن بجعل أية مسألة من مسائل الدنيا عنواناً للدعوة ..

والسبب فى ذلك أن مسألة الآخرة هى المسألة الأساسية والجوهرية للإنسان ، وليست المسائل الأخرى إلا مسائل عابرة وإضافية ، ولا طريق لسعادة الإنسان دون العمل للآخرة ، كما لا طريق لشقائه إلا إهمالها.

ولأن كل نجاح وانتصار فى الحياة بتعلق بشخصية الإنسان ، فلهذا كانت الشخصية الحقيقية المستقلة تتشكل بعقيدة الآخرة العميقة التأثير ، حيث إن هذه العقيدة تعنى أن الإنسان لا مملك نفسه ولا هو حر فى تصرفاته وإنما هو فى كل حين بحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه ، فمن شأن هذه العقيدة أن تنزع من الإنسان حريته الحيوانية ، وتقضى على ميوله نحو الإباحية والفوضى الأخلاقية ، وتجعله مقيداً ومسئولا .

ولو أن مسلماً تتبع آيات القرآن بذهن مفتوح خال من المخلفات والرواسب ، فسوف يرى أن مسألة الآخرة تشغل أكبر حيز من الفكر ، وهي رأس المسائل ، ومن خلالها ذكرت مسائل أخرى ، ولكنها جاءت عرضاً لا أصلا . .

وثمة مبدأ أساسى آخر يلزمنا للدعوة، وهو عدم إثارة نزاع مادى بين حملة الدعوة والمدعوين حتى لا يصبح المدعو (فريقاً) و(خصماً) ولو كان ذلك على حساب المصالح الشخصية . وهذا مثال رائع لذلك نقدمه من سيرة الرسول فى صلح الحديبية حيث أثارت قريش حرباً ضد المسلمين ، حتى أصبح المسلمون وغير المسلمين فريقين متخاصمين ، وأخذت أمور التأهب وجمع السلاح والعتاد الوقت كله .

فى هذا الوقت قبل رسول الله صلى الله عليه وسلم كل ما طلبت قريش وأبرم معها معاهدة السلام لعشر سنين ، وكانت هذه المعاهدة فى الظاهر هز عة للمسلمين ، ولذلك نظر بعض المسلمين إلى هذه المعاهدة نظرة الاز دراء ، وحسبوها ذلة ، ولكنهاكانت عند الله فتحاً مبيناً ، لأنها مكنت من الانتهاء من جو التوتر ، والنزاع والخصومة ، وبالتالى استونفت علاقة الداعى والمدعوين المسلم وغير المسلم.

وما إن أصبح العرب في مكان ( المدعو ) بدلا من مكان ( الحصم ) حتى بدأ الإسلام ينتشر بيهم بسرعة ، حتى بلغ عدد المسلمين في غضون سنتين ضعفين ، وغدت مكة التي تعذر فتحها بالحرب مفتوحة للمسلمين . . . . بالدعوة . !!

# التسامح والعيفو

وجانب آخر نستجليه من دعوته صلى الله عليه وسلم وهو ضرورة الحرص على التسامح والعفو مع المدعو على الرغم من الانتصار عليه ، ونحن نرى أمثلة هذا السلوك المتسامح سائدة فى السيرة النبوية ، لقد كانت قريش تحت تصرفه وقبضته بعد فتح مكة ، وقد أذاقوا المسلمين قبل الفتح ألواناً من الظلم والقسوة ، وعرضوهم لكل شر وبلاء ، واكن رسول الله لم يعاقب أحداً على جرائم اقترفها فى الماضى ، بل عاملهم معاملة العفو والتسامح .. ولما حضرت قريش طائعة قال لهم : « اذهبوا فأنتم الطلقاء » ثم أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بقتل بعض الناس لشدة فسادهم ، ثم عفا بعد ذلك عن كل شخصطلب العفو منهم ، أو شفع فيه أحد المسلمين ثم عفا بعد ذلك عن كل شخصطلب العفو منهم ، أو شفع فيه أحد المسلمين

ولقد كان وحشى بن حرب فى غزوة أحد قد قتل حمزة عليه السلام وراحت هند بنت عتبة تمثل بجثته ، ولما علم رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك خرجت كلمة تهديد من لسانه فى ذلك الحين وهى ( لأن أظهرنى الله عليهم لأمثلن بثلاثين رجلا منهم ) ( تفسير ابن كثير الجزء الثانى ص ٣٥٢ ) وقد كانت الجماعة التى أمر الرسول بقتلها تضم من هؤلاء وحشياً وهنداً ، ولكن عندما وصلا إليه ، وطلبا العفو عفا عنهما ، لأن هذه الطريقة فى التسامح كانت تلائم منهج الله.

إن مبدأ التسامح والعفو هو عين الحكمة ، فإن الإنسان ليس حجراً فإن الحجر إذا انكسر لا يظهر رد الفعل تجاه الأحجار الأخرى ، وأما الإنسان فهو جزء لا يتجزأ من مجتمع حيوى ، فإذا أصيب الإنسان بضر

أو قدم ظلماً أو عدواناً تثور ثائرة الآخرين من حوله ، فتتفشى الأعمال العنيفة والتخريبية .

إن الوقت الذي ينبغي أن يبذل في أعمال البناء بعد الفتح سوف يضيع في مقاومة المفسدين الأشرار ، ولهذا تعامل رسول الله صلى الله عليه وسلم بالعفو مع جميع الأعداء بعد فتح مكة ، وبذلك أغلق أبواب الفساد والأعمال الانتقامية التخريبية . وليس ذلك فحسب ، بل إن معظم هوالاء اعتنقوا الإسلام ، وأصبحوا مصدر قوة للدين ، ومن أمثلة ذلك عكرمة ابن أي جهل(١) .

وعندما يستتب الفتح ويتحقق النصر يأتى دور إصلاح الشئون الاجتماعية ولم يتخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم طريق الطفرة والصراع بل عالمج الأمور بصبر وتأن .

لقد كانت قريش وريثة الدين الإبراهيمي ، ولكنها شوهت صورة الدين الإبراهيمي ( الحنيفي ) وابتدعت فيه بدعاً كثيرة ، منها ما ذكرناه سلفاً من أمر النسيء أى تأخيرها لأشهر الحج عن شهر ذى الحجة عن انتقاص أحد عثير يوماً من كل عام قمرى .. إلى آخر ما أوردناه سلفاً . ومع ذلك لم يصلح الرسول خلل النسيء عجرد فتح مكة ، بل صبر حتى استدار الزمان كهيئته ، وصلح الحلل الزمني بتتابع الأيام ، فأعلن الرسول أن هذه هي أيام الحج الحقيقية وسيكون الحج مستقبلا في هذه الأيام الصحيحة .

ومن هذه الأمثلة يتبين لنا كيف لازم رسول الله الحكمة الربانية وربط دولابه بدولاب سنن الله ، ووافق منهج الله في جميع أعماله ،

<sup>(</sup>١) وعبد الله بن سعد بن أبى السرح أحد فاتحى المفرب وأولهم .

ولهذا أسفرت جهوده – عليه الصلاة والسلام – عن نتائج عظيمة غيرت مجرى التاريخ .

إننا نستطيع تقسيم تاريخ الدين في التاريخ إلى عهدين كبيرين : الأول قبل بعثة النبي محمد في القرن الرابع الميلادي .. والثاني بعد بعثته .

وإن الكتب التي نزلت قبل بعثته ألقيت مسئولية حفظها على الأقوام التي أنزلت عليها هذه الكتب، ولذلك وردت كلمة الاستحفاظ منسوبة إليهم « بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء » ( المائدة : ٤٤ ) ولكن الله ضمن حفظ القرآن ونسب ذلك إليه : « إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له خافظون » ( الحجر ٩ )

وقد أمر الله رسوله صلى الله عليه وسلم أن يهزم الشرك وينشر التوحيد ويحقق هيمنة الفكر التوحيدى في العالم : « وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله » ( الأنفال : ٣٩ )

فكأن المعونة الإلهية تشترط لهذه العلل أن يخلق الله حالة مواتية على نحو ما حدث خلال ألفين وخمسائة سنة .

وقد استغل رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا الرصيد التاريخي ، فجعل الشرك مغلوباً منهزماً وجعل الفكر التوحيدي غالباً منتصراً .

وبفضل جهود رسول الله وأصحابه أصبح الشرك مغلوباً إلى الأبد، ولا أمل الآن – بعون الله – فى النهوض به واستعلائه كفكر غالب – غير أن التوحيد أيضاً فقد مكانه كفكر غالب فى هذا العصر، وحل محله الفكر العلمانى ، أى الفكر الذى لا علاقة له بوجود الله ، وتبوأ الفكر التوحيدى المكان الحلفى .

إن العمل الحقيقي الذي لا محيص عن الاضطلاع به هو محاولة در. الإلحاد ومحاربته ، ليتبوأ التوحيد المكانة اللائقة به من جديد.

لقد كان الله على علم بأن دوراً جديداً للإلحاد سوف يأتى مستقبلا ، فتحركت معونته من جديد ، حيث أوجد الله فى الألف سنة الماضية حالة تساعد على دعوة التوحيد من جديد ، ولئن بدا أن الإلحاد لا يزال غالباً ومسيطراً على العقول المفكرة فإن الله قد خلق أحوالا لو استغلت استغلالا صحيحاً لعاد التوحيد إلى مكان القيادة من جديد .

لقد تحققت الغلبة للتوحيد فى المرحلة الأولى باستعمال القوة كقوله : « وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة » (البقرة : ١٩٣) « بل نقذف بالجق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق » (الأنبياء : ١٨)

وفى المرحلة الثانية تحقق هذا العمل بالبيان والتبليغ ، كما تشير إلى ذلك الآية الفرآنية : « سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق . أولم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد » ( فصلت : ٥٠)

#### الثورة الفكرية

وقد حدثت في هذا الزمان ثورة فكرية .. فما هي هذه الثورة ؟؟.. وللإجابة على هذا السؤال نقول إنه يستعصى استعمال كلمة معرة

وللإجابه على هذا السؤال نقول إنه يستعصى استعمال كلمة معمرة عن مدلول هذه الثورة لكننا نعر عنها بكلمة « الثورة العلمية » .. وقد أسفرت هذه الثورة العلمية الحديثة ولأول مرة في التاريخ البشرى عن تغيرات فكرية تلائم الدعوة إلى التوحيد ، ولو استغلت هذه التغيرات لتحقق بالجهاد القلمي واللساني ذلك المقصد الذي اضطر المسلمون الأواثل في سبيله إلى استعمال السف .

إن هذه الثورة العلمية الجديدة ليست إلا رافداً أو نتاجاً فرعياً للثورة الإسلامية القدعة ، فإن الله خلق بواسطة الثورة الإسلامية أسباباً أخذت تعمل من خلال التاريخ حتى وصل هذا العمل إلى إحداث ثورة نسمها بالثورة العلمية الحديثة ، كما ذكرنا قبل ذلك .

وبفضل هذه الثورة أصبح ممكنا أن تكون الأشياء والمخلوقات موضوعاً للبحث والتنقيب ، وقد بدأ هذا العمل بشكل أولى فى العهد الأول عندما كسفت الشمس ذات يوم فقال البعض : لقد كسفت الشمس لموت ابراهيم ابن الرسول صلى الله عليه وسلم .. فقال الرسول : (إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا بكسفان لموت أحد ولا لحيانه ) .

وبذلك نفى رسول الله صلى الله عليه وسلم عنصر الأسطورة فى العلم والغريب أن هذا التيار الفكرى وصل إلى أوربا منفصلا عن الدين وسبب ثورة علمية جديدة .. لكنها – نتيجة الموقف الكنسى من العلم كانت ثورة ملحدة .ومع ذلك فقد كانت أكبر فائدة لحذه الثورة أنها أزالت عهد الأوهام والحرافات القائمة على الفروض والقياسات بدلا من الحقائق ( فمثلا اعتقاد أن الشمس والقمر يكسفان لوفاة إنسان .. وهم ) .

وقد كانت الحرفات أكبر عقبة فى سبيل اعتناق الإسلام ، فإن المؤمن مهذه الحرافات لا يستطيع أن يميز بين الإسلام وغير الإسلام ، بل يعتقد على أساس الفروض المسبقة وبدون دليل أن أحدهما صحيح والآخر باطل . فمثلا يقف الإسلام كدين موثوق به تاريخياً ، ولكن جميع الأديان الأخرى لا تستيد إلى قوة تاريخية ، ولكن الإنسان الذى عاش عهد الأوهام ، لا يولى هذه الحقيقة أى أهمية .. بيما وقف العهد الجديد موقف التأييد للحجة التاريخية ولاعتبار الصحة التاريخية ولذلك برز إلى حيز الوجود

فن جديد يدعى (النقد الأعلى) « Higher Critucison » وبموجب هذا الفن الجديد برهنت هذه الحقيقة على أن الدين الإسلامى هو الدين الوحيد الذى بحظى باعتبار تاريخى حيث تفقد الأديان الأخرى الاعتبارية التاريخية.

ولقد حاولت العقلية العلمية كشف الكون فى ضوء التجربة والمشاهدة وبالتالى كشف القناع عن حقائق طبيعية تؤيد تعاليم الإسلام من منظور علمى، فمثلا كشف العام الحديث أن قانوناً واحداً للطبيعة يسيطر مفعوله على الكون كله ، وأن هذا القانون الذى تخضع له الأرض تخضع له سائر الأشياء فى الكون ..

ويثبت لنا هذا أن خالق هذا الكون واحد ولا مجال لالهن أو أكثر وقد ثبت أن الفلسفة القديمة كانت عقبة علمية أمام قبول دين التوحيد على امتداد التاريخ ، وكانت الفلسفة تتبوأ مكانة العلم الغالبة في قديم الزمان. وقد كانت تمثل الأرضية الفكرية لجميع المثقفين ، وعلى ذلك الأساس كان تفكيرهم ، فكانت الفلسفة عقبة في سبيل الاعتراف بمدأ التوحيد.

كانت الفلسفة تستهدف منذ قديم الزمان البحث عن الحق ، ولكن الواقع أن الفلسفة رغم تاريخها الطويل الذي عتد إلى خمسة آلاف سنة ، منيت بالفشل الذريع في الوصول إلى الهدف المتوخى ، والسبب في ذلك أن الفلسفة لم تستطع أن تومن عحدودية الإنسان .. لقد حاولت ارتياد آفاق لا نهائية مع أن الإنسان لا يستطيع أن يبلغ إلى آفاق لا نهائية ، من جراء محدوديته .

لقد حاولت الفلسفة [ذلك قروناً طويلة .. ولكن بدون جدوى ...

إن العقائد الأساسية التي يقوم عايها دين التوحيد ، حقائق معلومة ومشاهدة بطريقة أكمل للإنسان .. مع أنها «حقائق غيبية » وإن الإنسان بسبب قدرته المحدودة لا يستطيع أن يدرك تلك الحقائق . وإن أكبر عمل أداه العلم الحديث من الناحية الدينية هو أنه اقتلع هذه الفرضية من جذورها وبرهن على أن قدرة الإنسان محدودة ، وأنه لا يستطيع أن يدرك الحقيقة مكاملها .

إن الأرض الفكرية التي خلقها الفلسفة القديمة أصبحت فكرة (دفاعية) وإن الأرض الفكرية التي عثر عليها العلم الحديث أصبحت فكرة (هجومية) في العالم العلمي .

إن هذه الثورة التي حدثت في العقول مهدت السبيل لدبن التوحيد. وإن فكرة المحدودية تحظى ولو بطريقة غير مباشرة بتأييد علمي ، ولامناص للإنسان من أن يعترف عا نحيره به الرسل لإدراك الحقيقة العليا ، وقد أصبحت مقولة أنه لا إيمان إلا بالمشاهدة ، مقولة مجردة من النظرة العلمية ، وينسحب هذا على القول بأننا لن نومن بالآخرة والوحي والإله ما لم نشاهدها بأعيننا في وضح النهار . إن كل ذلك مخالف للعلم الحديث ، فإنه لأول مرة في التاريخ المعلوم حدث أن العلم الإنساني أثبت بنفسه أن ( علم الإنسان عدود ) وأنه سيظل ( محدوداً ) ، فإن الإنسان عندما محاول فهم الكون فسينكشف له أن الكون أكثر تعقيداً من أن محيط به عقاه .

إن الفهم العلمي مهم جداً من ناحية الفكرة الإسلامية لأن أهمية الرسالة تثبت بذلك ، فإن الإنسان من جهة يريد الوقوف على حقيقة الكون ، ولكنه من جهة أخرى لا يستطيع — ولن يستطيع — أن يدرك الحقيقة إلى آخر مداها بسبب محدوديته ... إن هذا الفراغ الموجود في الحياة الإنسانية يدل على أن الإنسان يحتاج إلى مرشد أعلى ، وبتعبير آخر :

إن هذا الاعتراف الذى أثبته العلم أكد ضرورة الرسل والرسالات السهاوية للإنسانية كلها ..

لقد كان الإنسان محروماً من حرية إبداء الرأى ، والسبب فى ذلك أن السلاطين والأباطرة قد أصبحوا موضع القداسة ... إن الرجال الذين يصلون إلى مكان أعلى ، كان الناس محسبونهم مقدسين ومحيطونهم بهالة من القداسة والتمجيد ، وكان رأيهم هو المقدس ، وكان لهم حق أن يفرضوا آراءهم ورغبانهم على الآخرين . ولكن ثورة التوحيد قضت على طغيان الإنسان على أخيه الإنسان ، وأعلنت أنه لا فضل لإنسان على آخر إلا بالتقوى ومن هذا المنطلق ظهر تيار فكرى اكتمل اكبالا سياسياً عندما وصل إلى أوربا ، فنشأت حركات تقول بأن الناس سواسية ، وتم الاعتراف بهذا الحق الإنساني ، كما اعترف محق الناس في التعبير عن أفكارهم بحرية .

ولأول مرة في التاريخ أصبح من الممكن لإنسان أن ينشر دين التوحيد ولا نخاف من البطش والقبض(١) . ولقد كشف العلم الإنسان نعماً مادية أو دعها الله هذا الكون ، وكانت مختبئة عن نظر الإنسان ، ومن أهمها ( من ناحية الدعوة ) وسائل المواصلات عا فها من المطابع والإذاعات المرثية والسمعية ، والمواصلات الحديثة السريعة مثل القطارات والسيارات والطائرات ( والتلكس والهاتف ) . . إن هذه الخبر عات نعمة عكن أن تخدم الإسلام من حيث استعمال وسائل المواصلات والنقل الحديثة لنشر الدعوة الإسلامية على صعيد عالمي .

إن هذه الفرص الغالية التي ظهرت خلال جهد دام ألف سنة في التاريخ إنما هي فرصة للإسلام والمسلمين الآن ، فكما خلق الله أوضاعاً مواتية

<sup>(</sup>۱) لعل هذا صحيح نى دول العالم الحر وبعض الدول الأخرى (المراجع ) ٠

فى الماضى لغلبة الإسلام الأولى بعمل دام ألفن و خسائة سنة ، كذلك حلق الله فى هذا العصر أوضاعاً مواتية بعمل دام ألف سنة تمهيداً لغلبة الإسلام مرة ثانية ، غير أن هذه الأوضاع والأحوال لا تستطيع أن تتحول إلى واقع ملموس بدون جهد دءوب ومحاولة مخلصة .. ولأجل تحويل هذا الإمكان إلى واقع ، لابد من أن تظهر ثلة من الرجال الإيجابين .. وإذا ظهر هولاء الرجال – فإن الإسلام سينال الغلبة الفكرية فى المستقبل المنظور من جديد كما سبق له أن نال الغلبة الفكرية على الشرك فى القرن الأول

إن هذه الإمكانات التي ذكرناها آنفاً لترقب جماعة تستغلها في تحقيق هيمنة الإسلام فكرياً . ولكن لتعاسة الحظ لم تظهر حتى الآن أية جماعة تنهض بهذه المسئولية . ومما لامراء فيه أن القرن الماضي قد شاهد خروج جماعات وحركات لا تحصى ، ولكن هذه الحركات كلها ظهرت كرد فعل للأحوال الطارئة ، ولا سيما الأحوال السياسية .

إنها لم تظهر بدافع الشعور الربانى الذى ظل يتفاعل على مدى الألف سنة الماضية ، والذى بلغ مداه خلال القرن الرابع عشر الهجرى.

لقد ورد في كتب السيرة أنه في موقعة بدر عندما جرت الملحمة بين أهل الكفر الأقوياء وأهل الإيمان الضعفاء ، خر رسول الله صلى الله عليه وسلم ساجداً على الأرض لفرط العاطفة الإيمانية ، ودعا الله أن ينصره في هذه الآونة الحاسمة ، وقد سجل الناريخ كلمة ترددت على لسانه صلى الله عليه وسلم ، هي : ( اللهم إن تهلك هذه العصابة فلن تعبد بعدها في الأرض ) .

لقد كانت هذه الكلمة تعبيراً عن الحقيقة دون مبالغة ، فمما لا شك فيه أن هذه الأرواح المؤمنة التي لا تتجاوز ( ٣١٣ نسمة ) في بدر ، لم تكن نموذجاً للعامة من النوع البشرى ، بل كانت هذه العصابة هي الجماعة التي انتهت إليها مسيرة تاريخ بلغ ألفين وخمسهائة سنة ..

ولنا أن نقيس على ذلك أن هذا العصر محتاج إلى عصابة جديدة ترث (من ناحية الشعور ) تاريخ ألف سنة خلت .. ومن ناحية العمل والأخلاق تصمم على تحويل هذه الإمكانات إلى أرض الواقع ، ومن ناحية الجد والإخلاص تصل إلى درجة لا تزعزعها أية زلزلة من مكانها .

عندئذ نكون قدر بطنا ( دو لابنا ) بسن الله وأصبحنا أهلا لنصر هو عو نه

•

Compared to the property of the p

.

# أصحاب السول كيف كانواج

لقد ورد في القرآن قوله تعالى :

« فإن آمنوا عمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما هم في شقاق » ( البقرة : ۱۳۲ )

يتبين من هذه الآية أن أصحاب الرسول ليسوا إلا مسلمين عثلون عماذج حقيقية للحق .

إن الإيمان الذي ينال درجة الاعتبار عند الله هو الإيمان الذي يشبه إيمان الصحابة ، وأى نوع من الدين والإيمان يختلف عماكان عليه الصحابة لا براءة له من الله .

وفى هذا المقام الوجيز نسر د بعض سهات الصحابة و خصائصهم :

#### أولا : لقد أحب الصحابة الدين أكثر من كل شيء :

لقد ذكر القرآن هذه الميزة من مزايا أصحاب الرسول فأخبر أن الدين أصبح عندهم أحب وأثمن من كل شيء وأن الحب الشديد يعتبر درجة أعلى وأسمى في العلاقات ، فإذا تعلق قلب الإنسان بشيء لدرجة الحب أصبحت هذه العلاقة بديلا عن كل نقص أو حرمان ، وتحرك عقل الإنسان له ، وأدرك كل أمر يحبه بدون إرشاد أو تعليم ، إنه يعمل من تلقاء نفسه لمشيئة المحبوب ، ويعرف بنفسه ما لا ينبغي له أن يعمله دون أن يزود مخارطة عمل .

إن أصحاب الرسول لم يكونوا أناسا غير عاديين ولم يكونوا مخلوقات فوق الإنسان ، بل كانت خصيصهم أنهم أحبوا الدين أكثر مما أحبوا أنفسهم

إن الصحابي العادى في ذلك الزمان لم يكن بهمه بناء مستقبله ، ولكن كان بهمه مستقبل الدين ، وكما أن العادى يبذل ماله في أموره الذاتية ، كان الصحابة يبذلون أموالهم في سبيل الدين ، وبفضل هذه السمة العظيمة سجلهم التاريخ كجماعة أحلت الإسلام محل الانتصار الأسمى والأعلى .

## ثانياً : عرفوا الرسول قبل شهادة التاريخ له :

وميزة أخرى تبعث على التأمل والدهشة .. إنهم عرفوا رسولا معاصراً لم وانضموا إليه .. وهذا الأمر من الصعوبة عكان إلى درجة أنه لم يسبق نظير لهذا الواقع على مستوى الحماعة الكبيرة ، وقد شهدت الأزمنة القدعة في جميع أطوارها أن الناس استهزءوا برسلهم وكفروا بهم ، وقد جاء في ٥ الكتاب المقدس ٥: (إنكم از دريتم رسلى). ومن كان هو لاء المز درون؟ أنهم كانوا يومنون بالوحى والرسالة ، وإنهم كانوا أصحاب تكايا وزوايا باسم الأنبياء ، وكانوا محتفلون احتفالات دينية كبيرة ، ولكن كل هذه النشاطات كانت باسم الأنبياء الأقدمين ، وأما نبى الزمان فلم يكن نصيبه مهم إلا الاستهزاء والاز دراء.

لقد كفر البهود بالمسيح عليه السلام رغم إعانهم بموسى عليه السلام، وكفر النصارى بمحمد صلى الله عليه وسلم مع أنهم كانوا محيطون المسيح بالتجلة إلى درجة العبادة، وكذلك رمت قريش الرسول صلى الله عليه وسلم بالحجارة وأخرجته من مكة مع أنهم كانوا يفتخرون بأنهم ورثة إبراهيم.

والسبب في ذلك كله هو أن نبوة الأنبياء الأقدمين تغدو نبوة ثابتة لكونها مصحوبة بوقائع التاريخ الطويل ، حتى لا تكاد تنفك عن التراث

القومى لقوم أو جماعة . فإن النبى الذى يبعث فى قوم يكون بطلا من الأبطال للأجيال القادمة . فيكون الإبمان به مرادفاً للاعتداد بالنراث القومى فمن ذا الذى لا يومن بذلك النبى ؟ . . ولكن نبوه نبى الوقت تكون مثاراً للجدل والنزاع وتكون ستائر الالتباس مسدولة عنيه، ويضطر الإنسان للإبمان به إذا نظر إلى الحقيقة من وراء الستار ، ولا يومن به إلا ذلك الشخص الذى دفن أنانيته ، ويكون بذل الأموال فى سبيله بذلا فى سبيل أمل لم تتحقق مصداقيته التاريخية .

ولكن هو لاء الصحابة الكرام كانوا أناساً آمنوا برسولهم المعاصر ، كما يو من الناس بالرسل الأقدمين.

ففى غزوة الحندق وقد اشتد الحصار ولم تتوافر المطالب الأساسية قال واحد من المسلمين من شدة المعاناة : «كان محمد يعدنا كنوز كسرى وقيصر وأحدنا لا يأمن أن يذهب إلى الغائط » ( سيرة ابن هشام ، الجزء الثانى ، ص ١٤٤ ) . وكان وعد الرسول فى وقت غزوة الحندق ( عندما قال هذا الرجل قولته ) وعداً لا يتجاوز الكلمة ، ولكن الوعد أصبح الآن وعداً منجزاً متحققاً ، لقد آمن الصحابة بهذا الوعد قبل أن يتحقق وآمنوا بالرسول قبل أن يو كد التاريخ صدق وعده ، ولكنا نومن بهذا الرسول بعد أن صدقه التاريخ .. والبون واسع بين الإعانين ، ومختلف كل واحد منهما عن الآخر اختلافاً لا نهاية له ، أما فى هذا العصر غلس المسلم وحده ، بل إن الكافر المنصف لا يسعه إلا أن يعترف بأن عمداً كان أكبر شخصية على امتداد التاريخ ، ولكن هذا الاعتراف فى حياته صلى الله عليه وسلم كان من أصعب الأمور ، ومن اعترفوا به كانوا من عجائب الناس ، وقد حالفهم التوفيق .

#### ثالثاً: آمنوا بالقرآن في عهد الصراع:

ذكرت كتب السرة أن أصحاب الرسول كانوا يأخذون ما تم نزوله من القرآن ويأتون به الناس ويتلون عليهم الآيات .. وكانت هذه هي طريقة الدعوة التي اتبعها أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم ، وهذا ليس أمراً يبعث على الإعجاب عند الإنسان المعاصر .. ولكن إذا رأيته من منظور العهد الماضي فستندهش وتستيقن أن هذا أمر لم يسبقه ولم يعقبه نظير في التاريخ على مستوى الحماعة .

إننا عندما ننطق بكلمة « القرآن » الآن و نعنى به كتاباً سجل التاريخ اعجازه على مدار القرون الأربعة عشر . ويومن به مئات الملايين من الناس فإن الانباء إلى هذا الكتاب أصبح الآن أمراً يبعث على الفخر والاعتزاز ، ولكن القرآن لم محتل هذا المكان من الاحترام في بداية نزوله ، وكان ثمة أشخاص يتقولون أن محمداً أليف هذا الكتاب بلحمة الحكايات والقصص وسداها ، و بإمكاننا أيضاً أن نفعل ذلك « لو نشاء لقلنا مثل هذا إن هذا إلا أساطير الأولين » ( الأنفال ٣١) وكان ثمة أشخاص يقولون أن محمدا علك بعض الأحاديث وير ددها صباحاً ومساءاً « وقالوا أساطير الأولين اكتبها فهي على عليه بكرة وأصيلا » ( الفرقان ه)

فإن معرفة القرآن وقت نزوله إنما هي إطلالة على المستقبل في زمان الحال وإنما هي اعتراف محقيقة قبل أن تثبت للجميع ، وفي هذه المرحلة كان من الصعب جداً أن يقدم هذا الكتاب ككتاب دعوة لأن ذلك يقتضي التفاني في عظمة الله والاعتراف بشخصية الرسول وإنكار الذات. إنه الاعتراف بشخصية لم تلمع بعد في أفق التاريخ.

عندما أسلم لبيد الشاعر العربي الشهير تخلي عن الشعر ، ولما سئل لماذا عزفت عن الشعر ؟ .. أجاب : « أبعد القرآن ؟؟ .. ففي وقتنا هذا

عندما يترك شخص قرض الشعر ويقول هذه الكلمة فإنه بحظى بدرجة من السمعة والشعبية ، ولكن شتان بن هذا القول فى هذا الزمان ، وبن القول الذى قاله ( لبيد ) وقت نزول القرآن .

إن هذه هي الحقيقة التي تعرض لها القرآن في هذه الآية :

« لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا » ( الحديد ١٠)

### رابعاً : أنفقوا أموالهم في سبيل دين لم يظهر دوره بعد :

روى ابن أبي حاتم قصة صحابي في الكلمات الآتية :

وعن عبد الله بن مسعود قال : لما نزلت هذه الآية و من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له» ( الحديد ١١ ، قال أبو الدحداح الأنصارى : يا رسول الله : إن الله ليريد منا القرض ؟ قال : نعم يا أبا الدحداح . قال : أرنى يدك يا رسول الله . قال : فناوله يده ، فقال : إنى قد أقرضت ربى حائطى وله حائط فيه سمائة نخلة وأم الدحداح فيه وعيالها . قال : فجاء أبو الدحداح فناداها : يا أم الدحداح .. قال : اخرجى فقد أقرضته ربى عز وجل . فقالت له : ربح بيعك يا أبا الدحداح . ونقلت منه متاعها وصبيانها ، وإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : كم من عدق رواح في الجنة لأبي الدحداح ، ونفسير ابن كثير ، المجلد الثالث ٤٤٨ ) .

هذه قضية نمو ذجية تدلنا على أن الصحابة كانوا فرحين بتقديم التضحيات في سبيل دين آمنوا به ، ولنستعد إلى الذاكرة أن هذا الحدث كان قبل أربعة عشر قرناً ، وليس من الغريب أن أنفق شخص مثل هذا الإنفاق في هذا الزمان ، فإنه ينال من الاحترام والتقدير محيث يعود عليه إنفاقه

بمثل الذى أنفقه أو أكثر ، ولكن الأمر كان مختلفاً فى زمان الصحابة ، فإن بذل الأموال فى سبيل الدين فى ذاك الوقت كان مما يثير الناس عليه ويستعديهم ضده فيلقبونه بالمحنون ، ولكنهم كانوا يفعلون ذلك لأبهم دفنوا ذواتهم تحت حجارة أساس هذا الدين ، وإن تأثير هذا الدين الناشىء الغريب كان مغامرة ، لأن صدقه كان أمراً مشتبهاً فيه ، فإن التاريخ الرائع لهذا الدين لم يكن قد ظهر إلى الوجود بعد .

### خامساً : آثروه على أنفسهم حتى في السيادة

كان عبد الله بن أبى شيخ المنافقين من دهاة العرب ويتمتع بنفوذ كبير في المدينة ولما أراد أهل المدينة حسم جميع خلافاتهم ودعم وحدتهم ، انتخبوا عبد الله بن أبى ليجعلوه ملكاً عليهم ويلبسوه تاجاً رمزاً لاعترافهم به ملكاً ، وكما يقول ابن هشام : « فأما عبد الله بن أبى فكان قومه قد نظموا له الحرز ليتوجوه ثم يملكوه عليهم » (سيرة ابن هشام الحزء الثانى ص ٣١٦)

ولم يكد ينتهى عمل التتويج ختى وصل الإسلام إلى المدينة وشهد أهل المدينة بصدق هذا الدين ، وجاس الإسلام خلال الديار ، ثم وصل وفد من أهل المدينة إلى مكة واستمع إلى الرسول واستشعر أعضاء الوفد أن محمداً صلى الله عليه وسلم يمثل أحسن شخصية لإدارة الحياة الاجتماعية بالمدينة ، فعرضوا عليه نيابة عن جميع أهالى المدينة السيادة على المدينة .. هذا الواقع الذي سجله التاريخ بعنوان « بيعة العقبة الثانية » .

لم يكن ذلك الواقع حدثاً هيناً بل إنه يرادف وضع الإنسان ( تاج نفسه وعرشه ) على رأس شخص آخر غريب عنه . ويندر نظير هذا الواقع في الحياة القبلية القديمة .

إن انتخاب سيد وزعم من خارج القبيلة ، والقوم لا يزالون يعتبرون ذلك من الصعوبة بمكان ، كان أصعب بكثير في قديم الزمان منه في عصر نا فإن هذا الواقع عندما حدث لم يكن محمد محاطاً بهالات التمجيد والإجلال بل كان محمد آنذاك شخصاً أخرجه قومه من وطنه ، ولم يقترن به مجد الآماد والعصور ، وكان شخصاً أثير حوله الجدل والنزاع ، كان مسلوب البيت والمتاع ، فكان الانضواء إليه يعني الحرمان من كل شيء والحصول على خصومة القوم وعداوتهم . لقد أصبح من الميسور في القرن العشرين لأي و برنار د شو » أن يعرض قيادة أوربا على محمد رسول الإسلام ، ولكن كان من العسير تماماً في القرن السادس الميلادي الاعتراف برسالته وقبوله كإمام وأمير وزعم .

## سادساً : عرفوا حدودهم:

كان من عادة رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يشاور صحبه في دقيق الأمور وجليلها ، فكلما جد أمر يحمع أصحابه ويقول : أشيروا على أيها الناس . ومع أن هذه مشورة صريحة ، لكن الناس كانوا يظلون صامتين حتى يقوم أبو بكر ويبدى رأيه فى موجز من القول ثم يجلس ثم يقوم عمر ويعرب عن رأيه ، ثم بجلس .. ولا يتكلم إلا عدد قليل من الناس فيتم القرار بإجماع الآراء ، وجرت هذه العادة بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم فيجمع أبو بكر الناس ويستشيرهم فيه من الصمت حتى يقول عمر شيئاً فيقول بعض الصحابة من أراد منهم أن يقول ومن ثم يتقرر الأمر بالإجماع ، وبعد عمر رضى الله عنه تزايد المسلمون من غير الصحابة و تغيرت العادة ..

إن هذه العادة عادة بسيطة في الظاهر ، ولكن لا يوجد مجتمع في

التاريخ نهج هذا المهج ولا يمكن العمل وفق هذا المهج إلا إذا أصبح المحتمع مدركاً لحدوده ، ويعترف فيه الرجل بكمال غيره وعجز نفسه ، ويرى نفسه بنظرة واقعية أنه محدود للغاية .

أضف إلى ذلك أن أبا بكر وعمر لم يكونا الشخصين اللذين عرفناهما في التاريخ الآن ، إنهما كان آنذاك معاصرين للمسلمين .. بكل طبيعة المعاصرة ومع ذلك فجيل الصحابة وحده هو الذي استطاع تجاوز هذا الحجاب الصعب حجاب المعاصرة ، وقد سجل أصحاب الرسول هؤلاء أنهم الذين سجلوا هذا التفرد الذي لا قياس له في التاريخ .

#### سابعاً: تساموا عن الحقد والبغض:

فى غزوة ذات السلاسل بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم أولا كتيبة تحت قيادة عمرو بن العاص . ويقع هذا المكان فى ضواحى الشام ، فلما قدم عمرو بن العاص يستفسر عن أحوال العدو ظهر له أن كتيبته الصغيرة لا تكفى لجيش العدو الكثير ، فأرسل شخصاً إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليخبره أن الجنود المسلمين قليلون وهم فى مسيس الحاجة إلى مدد عسكرى فبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم بكتيبة أخرى موالفة من مائتى شخص وعلى رأسها أبو عبيدة بن الجراح .

ولما التقت الكتيبتان وانضها في كتيبة واحدة أثير الحلاف حول من يكون الأمير ، فقال عمرو بن العاص : إن الكتيبة الأخرى أتت لنجدة الكتيبة الأولى فأنا الذي أكون أميراً للجيش المؤلف من الكتيبتين ، وخالفه أبو عبيدة بن الجراح ورأى أنه يستحق الإمارة للجيش وإلا فيمكن أن يكون هناك أميران : أمير للكتيبة الأولى وأمير للكتيبة الثانية .. ولما اشتد الخلاف قال أبو عبيدة بن الجراح « تعلم يا عمرو أن آخر ما عهد إلى

رسول الله صلى الله عليه وسلم أن قال : إذا قدمت على صاحبك فتطاوع ولا تختلف وإنك والله إن عصيتى لأطعتك » (رواه البهقى وابن عساكر ) (سيرة ابن كثير ، ص ٢٩٩ ) .

وكان خالد بن الوليد شجاعاً باسلا يتدبع بموهبة عسكرية نادرة ، قاد الأقواج الإسلامية الظافرة منذ زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى خلافة أبى بكر ، ولكن عمر كان يكره بعض عاداته ، فأشار على أبى بكر أن يعزله من الإمارة ، فلم يصغ إليه أبو بكر ، ولكنه بلغ من إصراره إلى حد أنه لما استخلف عزل حالد بن الوليد من منصبه وجعله جندياً عادياً .

وكان خالد بن الوليد عندئذ يجاهد فى المعمعة ، خلال فتح الشام ، فسلسه أبو عبيدة بن الجراح رسالة من عمر بن الخطاب يأمره بالتخلى عن القيادة ، ثم اجتمع عدد من رجال الجيش فى خيمة قائدهم خالد ابن الوليد واستحثوه على عدم الإطاعة ، فأجابهم خالد بن الوليد : ( إنى لا أقاتل فى سبيل عمر ولكن أقاتل فى سبيل رب عمر ) إنه كان يقاتل من حيث كونه قائداً للجيش وسيقاتل من الآن كجندى عادى .

ولا يمكن أن يصل الإنسان إلى هذه الشخصية إلا إذا تسامى عن المقت والتذمر والحقد ، وعاش في الله لا في مطامع البشرية الحقيرة .

#### ثامناً : نصروا الدين أكثر مما بايعوا عليه :

لما علم رسول الله صلى الله عليه وسلم فى شهر شعبان ( ٢ هجرية ) أن جيشاً مؤلفاً من ألف جندى مقاتل يتجه نحو المدينة ، ويقوده أعلام قريش ، ويتألف هذا الجيش من سمائة جندى مدرع وماثة فارس ،

جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم المهاجرين والأنصار في المدينة ، واستشارهم في الحطة التي عكن اتخاذها ، فقام بعض الأشخاص من المهاجرين حسب المعتاد وقالوا : يا رسول الله امض لما أمرك الله .. فوالله لن نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى : اذهبأنت وربك فقاتلا إنا معكما القاهنا قاعدون ، ولكن نقول لك: اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتله ن

ولكن رغم هذه الكلمات التي أدلى بها رجالات المهاجرين طلب رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى الأنصار ، بقوله : (أشيروا على أيها الناس ) . فقال سعد بن معاذ : يا رسول الله كأنك تشير إلى ؟ . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : نعم . فقال سعد بن معاذ : فامض بنا لما أمرك الله إنك لو أمرتنا أن نخوض البحر لخضناه معك وما تخلف منا رجل واحد .. وسوف ترى منا ما تقر به عينك .

وقد تقرر بعد هذا الحديث الحروج من المدينة لمناهضة الكفار ، والسبب في أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سأل الأنصار أكثر من مرة أشيروا على أيها الناس (موجها إلى الأنصار) يرجع إلى ما رواه ابن هشام في قوله: « وذلك أنهم حين بايعوه بالعقبة قالوا: يا رسول الله إنا براء من ذمامك حتى تصل إلى ديارنا ، فإذا وصلت إلينا فأنت في ذمتنا نمنعك مما نمنع منه أبناءنا ونساءنا، فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتخوف ألا ترى الأنصار عليها نصرة إلا إذا دهمهم العدو بالمدينة ، وأن ليس عليهم أن يسير بهم إلى عدو بعيد عن بلادهم » (سيرة ابن هشام الجزء الثاني ، ص ٢٥٣) . فلم يكن الأنصار ملتزمين وحسب بما بايعوا الجزء الثاني ، ص ٢٥٣) . فلم يكن الأنصار ملتزمين وحسب بما بايعوا عليه ، بل حرجوا ٨٠ ميلا بعيداً عن المدينة ، وهكذا فلم يعتذر الأنصار وأوفوا أكثر مما بايعوا ، وضحوا بأموالهم وأرواحهم في موقعة بدر الخالدة.

#### تاسعاً : النركبر على الهدف والابتماد عن الاختلاف :

ا أخرج الطبرانى عن المسور بن مخرمة قال : خوج رسول الله صلى الله عليه وسلم – على أصحابه فقال : إن الله بعثنى رحمة للناس كافة فأدوا عنى ، رحمكم الله . ولا تحتلفوا كما اختلف الحواريون على عيسى بن مريم فإنه دعاهم إلى مثل ما أدعوكم إليه، فأما من بعد مكانه فكرهه، فشكا عيسى بن مريم ذلك إلى الله عز وجل ، فقال أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم : عن يا رسول الله نودى إليك فابعثنا حيث شئت الله عليه وسلم : عن يا رسول الله نودى إليك فابعثنا حيث شئت الله عليه وسلم : عن يا رسول الله نودى إليك فابعثنا حيث شئت الله عليه وسلم :

إن الاختلاف دائماً يعوق سبيل العمل الاجهاعي ، ولكن خشية الله ملأت قلوب الصحابة ، حيى نسوا وتناسوا الحلافات ، ووقفوا أنفسهم على أداء واجهم ، ونشروا رسالة الإسلام في البلاد العربية وفي خارجها ، كا أمرهم رسول الله ، وبعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يعكفوا على إحراز المال والمنصب ، بل انتشروا في مختلف الأصقاع فكان كل بيت صحابي عثل ( مدرسة صغيرة ) حيث كان يعلم الناس لغة القرآن ويشرح كتاب الله وسنة رسوله . وفي الوقت ذاته كانت جماعة من المسلمين قد انصرف إلى الفتوحات والإدارة السياسية ، ولكن معظم الصحابة انصرف عن الشون السياسية إلى نشر الدين ، واستغلال الجو الناجم عن الفتوحات الإسلامية ، وبفضل جهود هو لاء الصحابة ومن جاء بعدهم من التابعين إلى أكثر من خسين سنة خرج إلى الوجود ما نسميه الآن « العالم العربي » حيث لم يغير الناس ديهم فحسب بل غيروا لغهم وثقافهم وحضارتهم .

#### عاشراً : اقتنهوا بالحلوس في مقعد خلفي :

وعندما توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم أثيرت أول ما أثيرت مسألة الحلافة ، اجتمع الأنصار في سقيفة بني ساعدة ، وكان سعد بن عبادة من أبرز سادة الأنصار ، فرأى بعض الأنصار أن محكم عليهم سعد بن عبادة ولما علم المهاجرون أسرع رجالهم إلى ذلك المكان ، وخطب أبو بكر رضى الله عنه سذه المناسبة فقال :

ه أما ما ذكرتم فيكم من خير فأنتم له أهل ، ولن تعرف العرب هذا الأمر إلا لهذا الحى من قريش .. هم أوسط العرب نسباً وداراً ، وقد رضيت لكم أحد هذين الرجلين ( عمر أو عبيدة بن الجراح ) فبايعوا أيهما شئتم » (سيرة ابن هشام ، الجزء الرابع ، ص ٣٣٩) .

ثم قام عمر وبايع فوراً أبا بكر بيعة الحلافة ثم بايع الباقون من المهاجرين ثم بايع الأنصار على يد أبى بكر ، وكان الأمر شاقاً على فثة من الأنصار إلى حد أن قال أحد منهم للمهاجرين : « قتلتم سعد بن عبادة » .

كان الأنصار أولئك الذين نذروا أنفسهم للإسلام وقدموا تضحيات لا تقدر ولا تحصى ، وحموا قافلة الإسلام حيما أخرجت من ديارها ، ولكنهم رضوا بأن لا يكون لهم نصيب فى السلطة والحكم .. ورضوا بأن ينتخب الحليفة من المهاجرين فقط ، ولا شك أن ذلك هو سداد الرأى والحكمة ، لأن قريشاً توالت فى يدها سيادة العرب طيلة القرون العديدة ، ولو كانت السلطة قد فوضت والحالة هذه إلى غير قريش لاختل النظام ، وأصبح من المستحيل القبض على دفة الحكم ، فكان هذا من رفعة الأنصار وواقعيهم ، حيث أدركوا هذه الحقيقة واقتنعوا بالتخلى عن الحكم والسيادة ولكن هذا النوع النادر من الواقعية يندر نظيره فى تاريخ العالم .

## أحد عشر : أعطوا الأمور قدرها وحقها :

كانت غزوة أحُد من أشد الغزوات ضراوة حيث وثب شباب قريش بغيظهم على المجتمع الإسلامي الحديث الناشيء وثوب الليث الهصور على

فريسته ، فكانت اللماء مسفوكة فى ساحة الحرب ، وفى الوقت ذاته أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم سيفه وتساءل : من ذا الذى يأخذ هذا السيف محقه ؟ .. فأقبل عليه بعض الناس ولكنه لم يمنح أحداً سيفه ، ثم أقبل أبو دجانة وسأل : يا رسول الله ما حتى هذا السيف ؟ فقال صلى الله عليه وسلم : لا أن تضرب به العدو حتى ينحنى ۵ فقال أبو دجانة : أنا آخذه يا رسول الله عليه وسلم سيفه . ومشى أبو دجانة بسيف رسول الله صلى الله عليه وسلم مشية متفاخر ومشى أبو دجانة بسيف رسول لله صلى الله عليه وسلم مشية متفاخر

ومشى أبو دجانة بسيف رسول لله صلى الله عليه وسلم مشية متفاخر طرب على هذه الثقة التى نالها من رسول الله ، فلما رآه رسول الله قال : « إنها مشية يبغضها الله إلا فى مثل هذا الموطن » .

وقد شد أبو دجانة على رأسه قماشاً أحمر ، دليلا على أنه لا يبالى الموت وقاتل بشجاعة بالغة ، فلم يواجهه شخص إلا ولقى مصرعه ، وبعد ذلك وقع أمر يحكيه أبو دجانة فيقول :

و رأیت إنساناً محمش الناس حمشاً شدیداً فصمدت له فلما حملت علیه السیف ولول ، فإذا امرأة فأكرمت سیف رسول الله صلی الله علیه وسلم أن أضرب به امرأة » ( سیرة ابن هشام الحزء الثالث ، ص ١٤ ) .

ويروى صحابى آخر ذلك فيقول: إنى رأيت أبا دجانة ٥ قد حمل السيف على مفرق رأس هند بنت عتبة ، ثم عدل السيف عها ٥ وكان من تعاليم رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الحهاد أن لا تقتل امرأة(١) ولا يقتل الصبيان ولا الضعفاء. ولم ينس أبو دجانة هذا التعليم حى فى غمار الحرب ، وأمسك بسفه بعد أن أطلقه.

ويتضح من هذا الأمركم كان أصحاب الرسول بمسكون عنان عواطفهم

<sup>(</sup>١) الا أن تكون محاربة أو مساعدة على عمل حربى مباشر ( المرجع )

وإن جميع عواطفهم كانت عارص بمنطق الشعور بالمسئولية لا بمنطق العواطف وكان باستطاعتهم أن يلتزموا الهدوء والتحكم فى النفس ، حتى فى وجه الاستفزاز وإلهاب العواطف.. وكان بإمكانهم أن يبدلوا رأيهم ولو وصلوا إلى منهى الغضب ولا مراء فى أن هذا الأمر ميسور قولا ولكنه من أشد الأمور عملا ، ولا يوفق إليه إلا من خشى الله واستحضر مراقبة الله له .

#### اثى عشر : ارتقوا ارتقاء الشجرة :

لقد ورد فى القرآن مثلان من الإنجيل والتوراة ، فمثل التوراة يختص بميزات الصحابة الذاتية ، ومثل الإنجيل يبين ميزاتهم الاجماعية .

يقول القرآن في وصف الصحابة :

« ومثلهم فى الإنجيل كزرع أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجرآ عظيما » ( الفتح – الآية الأخبرة ) .

وقد ورد فى الإنجيل هذا المثل فى هذه الكلمات : وقال إن ملكوت الله كشخص بذر بذوره فى الأرض ، وينام فى الليل ويظل يقظاً فى النهار وينمو البذر وهو لا يعلم أن نبات الأرض ينبت تلقائياً .. الورق ثم السنبلة ثم الحبة فى السنبلة .. وفى حين نضجت الحبة يسرع المزارع ليحصد بالمنجل فقد أصبحت المحاصيل جاهزة . (مرقص : ٣٢ – ٣٦)

فأخبر القرآن والإنجيل أن الارتقاء الاجهاعي لأصحاب الرسول يكون مثل الشجرة تكون البداية من البذر ثم ينمو البذر حتى يستوى على سوقه فيتحول إلى شجر غض مز دهر تدريجياً يعجب به الزارع ويغيط بهم الكفار.

لقد كتب الله أن يتطور الإسلام تطور الشجر ، وقد تحقق هذا المشروع على يد أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولكن لم يكن ذلك أمر أسهلا

بل كان يقتضى الصبر والجلد والمثابرة ، ويقتضى أن لا يكون العمل بدافع من العواطف المثيرة الفورية ، ويقتضى أن لا يتبعوا أهواءهم ، بل يتبعوا قوانهن الطبيعة ، ويقتضى الأمر أن يدوسوا أطماعهم ، ويدفنوا عواطفهم .

إن أصحاب الرسول كانوا أنموذجاً لهذا العقل الرفيع ، فإنهم أسلموا أنفسهم إلى الحطة الإلهية دون تحفظ .. ونتج عن ذلك أن الدين الإلهى قد استوى فى هذه الدنيا على عوده ، وقامت قائمته ، وأصبح حديقة دائمة نضرة وارفة الظلال ، لدرجة أنه لا يمكن الآن هدم هذا الدين ولو حاولت الدنيا كلها ذلك .

## مشروع البعث الإسلامي

إن هناك أناساً كثيرين يريلون أن يروا مهمة إحياء الإسلام في صورة مشروع أو خطة ، وهم لا يستطيعون أن يفهموا إمكانية النهضة بدون مشروع أو خطة واضحة القسمات والملامح .. وهذه نظرة خاطئة ، وحط من شأن حركة إحياء الإسلام ، وما من مشروع إلا وكانت تفاصيله عملا ما ، بيها حياة الإنسان أوسع من أن تنحصر في رسوم وشكليات .

والحقيقة أن أكبر مشروع إنما هو إعداد الأفراد لتصميم المشاريع والحطط ، وليس منح مشاريع جاهزة فى أيديهم .. وهذا هو العمل الذى تقوم به الدعوة الإسلامية ، فإن الدعوة الإسلامية الحقيقية تكون الصحوة الفكرية ، والصحوة الفكرية تكون أشخاصاً يقومون بالتصميم والتخطيط .

لقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعو إلى التوحيد الحالص. ، ولم يعط الناس شيئاً مما نسميه خطة أو مشروعاً ، غير أن الشخص الذى كان يتأثر بدعوته كان بجد خطة لعمله ، فكان يبدأ بالعمل داعياً إلى التوحيد

والمسلمون الذين هاجروا إلى الحبشة لم يزودوا نخطة أو مشروع ، ولكنهم مثلوا الإسلام تمثيلا صحيحاً ، وبذلك البشيل الصحيح دخل الإسلام مرحلة الدعوة العالمية .

والمسلمون الذين ذهبوا إلى المدينة قبل الهجرة لم يعطهم رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئاً من ( الحطة )(١) إلا بعض سور من القرآن ،

<sup>(</sup>۱) لا اعتقد أن المؤلف يسمى الى التقليل من شأن التخطيط في الأمور التي تحتاج لتخطيط و ولقد سأل الرسول معاذا عن خطته أذا عرض له تضاء في اليمن ٠٠ لكن المهم هو العمل والاخلاص في أي موقع يحتله المسلم ( الراجع ) ٠

ولكنهم قاموا بعمل الدعوة والتعريف بالإسلام حى أصبحت المدينة دار الهجرة ومركزاً للإسلام ، فإن إخراج الناس من الدين التقليدى وإدخالهم في الدين الحي هي أكبر مهمة .. هذه المهمة تصنع الرجال الأكفاء الذين يجسدون المشاريع .

إن هذه المهمة تهز كيان الإنسان هزاً .. إنها توقظ فطرة الإنسان فيتفجر فيها ينبوع الحكمة الربانية ، فيتكون أناس ربانيون يتحركون فى التاريخ وكأنهم ينظرون بنور الله ، فيصبحون مهيمنين غير منتونين ، أذكياء وأصحاب فراسة كالى ذكرت فى الحديث النبوى : « اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله » ..

إن ذلك الإنسان المؤمن هو أقوى إنسان على وجه الأرض وعنده الجواب على كل سوال .. إنه يبحث عن أنجح منهج لعمله ، وهذه هي السمة البارزة التي أوجدها رسول الله صلى الله عليه وسلم في أصحابه ، فلم يكونوا في حاجة إلى أي شيء آخر .

والواقع أن الله قد أعطى لطبيعة الإنسان كل ما تحتاج إليه فى الحياة ، وفى أكثر الأحوال تتراكم عليها الأتربة وتحجها الأقنعة .. وإن كشف هذا القناع عن طبيعة الإنسان إنما هو هدف الدعوة الإسلامية ، وعندما ينكشف القناع تتبدد الظلمة ، وتتحول طبيعة الإنسان إلى إشراقة كونية تتألق بها الأرض والسموات ، فعندئذ يرى الإنسان كل شيء فى شكله الحقيقي ، وإن الإنسان الذي يرى الأشياء كما هي يتيسر له إعداد المشروع كما يتيسر للشخص المبصر أن يصعد عصعد أو على أدراج سلم إلى طوابق الأبنة الشامخة .

وسأحكى هنا قصة توضح هذه القضية أحسن توضيح ..

كانت سيدة هندية تسكن مع زوجها في طرابلس ، وكانت لا تعرف العربية ، وهي ربة منزل وليست لها علاقة بالحارج ، وذات ليلة أصيب زوجها بألم شديد في بطنه ، ولم يكن هناك أحد يأتي بالطبيب إليها ، ولم يكن في بينها ه هاتف ه يوصلها بطبيب في المستشفى .. ولكن الحب الشديد الذي كانت تكنه في حنايا صدرها لزوجها أصبح عوضاً لكل نقص وخرجت من البيت في غسق الليل لا يعوقها (عائق ) عدم معرفتها العربية ولا جهلها بالطرق ، ولا عدم الوقوف على عنوان طبيب .. بل خرجت شديها حرقة اللوعة والاضطراب ، ومرت بمسافات على وصلت إلى منزل طبيب باكستاني .. فجاء الطبيب وكشف على المريض وعلم أن هذا النهاب الزائدة اللودية وأن الحراحة ضرورية حالا ، فأخذ المريض في سيارته إلى المستشفى ، وبعد عملية جراحية بأيام شفى الزوج من مرضه وعاد إلى بيته .

وكثير من أمثال هذه الحوادث تعترض كل إنسان في حياته ... إنه بجد نفسه في وضع لم تسبقه خطة عمل ، ولكنه يقاوم هذا الوضع حتى ينجع .

على أن مثل هذه الأحداث تعترض الإنسان فى الشئون العائلية الذاتية ولو خالط أحشاء الإنسان نفس الدرجة من الحب واللوعة لدينه لحلت كثير من الأمور الدينية ، كما يتم حل الشئون العائلية للإنسان بفضل هذا الحب العميق المتأصل . ومهذا الحب يعرف كل إنسان – بعد ذلك – مقتضيات الدين ومتطلباته ، ويقدم فى سبيله ماله وأهله .

وبالتالى يعرف طريقه كما عرفت السيدة المذكورة طريقها .

#### تساولات الناس والإجابة علما:

إن الناس يتساءلون : ٥ ما المشروع الذي لديكم .. ؟ ٥ .

وا أسفاه .. كيف أخبرهم أن الضرورة لا تقتضى مشروعاً ، بل محتاج الأمر إلى ٥ قافلة مَوْمنة ٤ ... فقط .

إننا نريد أن لا يحدث حدث إلا ويسعى له أفراد من المومنين ، ولا يحدث برنامج ولا مشروع فى الحياة الاجهاعية له تأثير ، إلا ويوجد فيه أولئك الرجال الذين مجسدون كل مشروع وبرنامج ، ويفجرون خطة وعملا وإرادة وسعياً ، ولا يتحركون مثل تحرك الدى وفق مشروع وخطة .

ذات يوم صلى الإمبر اطور «أورنج زيب عالمكير » بالناس ، ولما رفع يديه بعد الصلاة ذرفت عيناه دمعاً ، وكان « سعد الله خان » قائماً وراءه . وعندما فرغ «أورنج زيب » من الدعاء سأله « سعد الله خان » قائلا : يا صاحب الجلالة .. إن راية (إمبر اطوريتك) ترفرف من (كاشير) يل راسكمارى ) فهل ثمة أمل عالق بقلبك بعد هذا ؟ ... فسكت فأورنج زيب » قليلا ، ثم قال : يا سعد الله .. أنا في حاجة إلى الرجال .

كان لا ينقص الأورنج زيب المشروع ولا خطة ، وكانت لا تنقصه وسائل أو ثروة أو قوة ، ولكنه فشل فى دعم ( السلطنة ) المغلوبة لأنه كان ينقصه رجال ، ولو كان عنده جماعة من الرجال الخلصين الحادين لكان التاريخ مختلفاً لمن ينظره فى زمن لاحق .

إن (قضية البعث الإسلامي) تبحث عن رجل إنسان في زحمة الأناسي .
وهي تبحث عن إنسان كم فمه خوف الله بين الناس الصائحين الناطقين
باسم الله ..

وتبحث بين الذين بجرون وراء الدنيا – عبيداً لها – عن إنسان أقعدته الآخره ..

وتبحث بين من يبهجون .. عن إنسان اضطر إلى البكاء من خشية الله .
وتبحث عن إنسان بين رافعي رايات ( الأنانية ) دخلت في قلبه
بشاشة الإيمان ووجد الله ، حتى لم تبق عنده إلا روح خالية من الأنانية ..
وتبحث عن إنسان بين المتحاربين إباسم الدين تخلي عن التحارب والصراع
وتبحث عن إنسان بين رافعي لافتة ( حاسبوا غيركم ) اتخذ شعاره
( حاسبوا أنفسكم ) ...

هوًلاء ( الأناسي ) ينتظرهم الإسلام .. وهوًلاء هم الذين سيحققون للإسلام الهيمنة الفكرية ، وسيقودون ( قضية البعث الإسلام ) محققين ( المنهج والشروط ) ..

إن الإسلام يحتاج اليوم إلى جماعة من الأفراد يخلصون إلى حد يمكنهم من رؤية الحقائق عبر الظواهر .

وإلى نخبة من الرجال الذين يركزون ــ بصبر ــ جهودهم على هدف ويتركون ما لا يعنيهم ..

وهو يحتاج إلى جماعة تحتقر الدنيا وتؤثر الآخرة إلى حد يسهل لهم كل تضحية ، ويبلغون فى الواقعية درجة تمكنهم أن ينظروا إلى محاسن غيرهم ويؤثروا على أنفسهم فى الحكم والإدارة .

إن الإسلام يحتاج الآن إلى رجال ينظرون إلى الحقائق حتى لا تحجبهم مسألة لفظية عن الحقيقة ولا تشوبهم شائبة العواطف ، حتى لا ينحرفوا عن الحق بسبب النزاع أو الشجار ، تتحرك قلوبهم حسداً لرقى شخص آخر يحبون الحقيقة أكثر من الظاهر ، وينظرون إلى المستقبل أكثر من الحال .

وخلاصة القول .. أنهم يعيشون فى الآخرة أكثر مما يعيشون فى هده الدنيا ، تخافون مقام الله .. هولاء هم قوام الإسلام فى عهده الثانى . وسيكونون لبنات الإسلام فى عهده الثانى .

والواقع أن مسألة المشروع إنما هي مسألة إعداد وتربية للأفراد ، فإن الأفراد لا يحرجون من مصنع ، ولا يتكونون في شعب من الشعاب الحارجية ، والطريق الوحيد لإعداد الأفراد هو إثارة حركة خالصة على أساس الذين القيم تمس فطرة الإنسان ، وتوقظه من منامه بالضرب على الوتر الحساس ، وتمزج في فكر الإنسان صبغة الله كي يصبغ كيان الإنسان بها

ومثل هذه الحركة لا تخرج برد فعل لحال من الأحوال ، إنها ترادف معنى إيقاع نعم الله على أو تار الفطرة ، وإنها تشرح حكمة الفرآن فى لسان عصره .. وإنها تدعو إلى ما دعا إليه الرسل .. وهى تظهر كأداة اتصال بين العبد وربه ، وهى تتمثل ( الحس الإبداعي الإلهي ) .. مثل ضوء الشمس .. وعبير الأزهار .. وإن آثار حركة كهذه لكفيلة أن تخرج فى المحتمع رجالا ربانين يضمون بين جوانحهم كل خطة وبرنامج

إن تاريخ الأنبياء ليدلنا على أنه بالرغم من هذه الدعوة فإن الحركة لا يفيد منها إلا رجال يتميزون نخصوبة الفطرة ، وصلاحية النمو .. أما الأرض الصحراوية القاحلة فستظل قاحلة بعد هطول الأمطار أيضاً مثلماكانت قبل ذلك .

« والبلد الطيب مخرج نباته بإذن ربه والذي حبث لا مخرج إلا نكدا » ( الأعراف : ٥٨ )

## المهت المطلوب

ما أن الإسلام آخر دين ، فإن له الحلود والبقاء والدوام . لذلك كان الحفاظ عليه – أيضاً – شيئاً ضرورياً ومطلوباً ..

ومما لا شك فيه أن بعض الحركات الإسلامية في هذا العصر قامت بإسداء خدمات جليلة في هذه الناحية ، فاحتفظت بقالب الإسلام الفكرى والعملى ، فثمة مدارس ومعاهد ومؤسسات تضطلع بواجب الحفاظ على عدم الفقه والحديث والتفسير ... وثمة جماعات تنقل صورة العبادات الإسلامية من جيل إلى جيل ، وثمة مطابع ودور للنشر تقوم بطبع القرآن والحديث بصحة كاملة ، فكل هذه الأعمال مفيدة في حد ذاتها ، ولكنها أعمال (حفظ وصيانة) وليست من جوهر عمل الدعوة .

فأما مسألة إحياء الإسلام كدعوة عالمية فإنها لم تتحقق بعد فى العصر الحاتيث ، حتى ليبدو أن الناس لا يشعرون بأهمية ذلك ، ولذلك كثيراً ما يسمون غالب الأعمال باسم « الدعوة الإسلامية » وليس لها صلة تصلها بالدعوة الإسلامية من قريب أو بعيد .

فالطريق الوحيد لبدء عمل إسلامى حقيقى فى القرن الحامس عشر الهجرى هو القضاء على هذا الوضع الذى يسمى كل حركة سياسية فى العالم (حركة إسلامية)...

إننا نشاهد المسلمين في كثير من البلدان يثيرون الضجيج والأحقاد والقلاقل ضد ولاة الأمور ، فيشنون حركة ضد سلطة (غير إسلامية) في مكان ، وضد ( الحكام المسلمين ) في مكان آخر .. وتارة يناضلون

نضالا إسلامياً ، ومجاهدون بأقلامهم وألسنهم تارة أخرى .. ويعملون حيناً تحت فلسفة ( السياسة الإسلامية ) ويتحركون فى حين آخر دون فكرة أو فلسفة ، ويتخذون عنواناً قومياً فى بلد وعنواناً نظامياً فى بلد آخر . ورغم هذه الفروق والاختلافات يتحدون على شىء واحد وهو عدم استخدام الإمكانات الحديدة للدعوة إلى التوحيد والإنذار بالآخرة ، ويستنفدون طاقاتهم فى الكفاح ضد الحصوم المزعومين بطريقة لا تعود علهم بفائدة أو خير أو بركة .

والواضح أن المسلمين قاموا بأعمال ذات آثار عكسية في هذا العصر ، لقد أزال الله العراقيل السياسية الموضوعة في سبيل الدعوة في عصر العلم حتى يقوم المسلمون بنشر رسالة الله بين عباده ، وينذروا الناس بحساب الآخرة ، ويحيطوا أبناء آدم علماً بالهدف الذي خلقوا لأجله ، ويخبروهم عن يوم الحساب الذي هو آت لا ريب فيه .

ولكن المسلمين لم ينصرفوا إلى هذا الهدف .. بل وضعوا بأنفسهم عراقيل سياسية فى طريقهم بأسهاء جديدة ، فترى أن ( الحهاد السياسي ) أصبح الشغل الشاغل لكل مسلم ، لكنه مشغول – كل الانشغال – عن ( الحهاد الدعوى ) .

ومعروف أنه جاء فى القرآن أن الله ينصر الذين ينصرونه ، وأن الله يفتح إمكانات جديدة لدينه فى كل عصر .

وعصرنا هذا يقتضى أشخاصاً يقومون بإدراك هذه الإشارة ويكونون رهن إشارة السهاء ، ولقد أدرك أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إشارة السهاء ، وكرسوا حياتهم للعمل .. فكانت النتيجة هى ذلك الانقلاب الذى غير مجرى التاريخ الإنسانى ..

إن نزول المطر هو – فى حد ذاته – عبارة عن إعلان لإرادة الله الصامتة ، حتى يبذر المزارع البذور فى الأرض ، فيسخر الله نظام الكون لتأييد هذا العمل، حتى تعود هذه البذرة فى صورة (غلة) وافرة إلى المزارع يدرك هذه الإشارة الإلهية ، ويوقف نفسه لتنفيذ هذه الحطة الإلهية في عود هذا العمل عليه بالمحاصيل الزراعية الوافية ، وكذلك أحدث الله فى هذا العصر فرصا جديدة تأييداً لدينه بعد عمل دام ألف سنة ، وهذه الفرص هدفها تأييد دعوة التوحيد ونشر الإعان والشعور بالآخرة .

إن العمل الذي كان يتابع بتأثير قوة المعجزات وخوارق العادات في الماضي ينبغي أن يتابع بقوة موشرات العلوم الطبيعية في الحاضر .

وإن العمل الذي كان يمارس في جو من العصبية وسيطرة العادات ينبغي أن يمارس الآن في جو من التسامح والتعايش السلمي .

وإن العمل الذي كان يجرى فيا مضى بسرعة حيوانية يمكن الآن أن يجرى ٥ بسرعة ميكانيكية ٥ ...

إن هذه هي توجهات الله وهداياه في هذا العصر في حدود فقهنا البشرى الله أبدع إمكانات جديدة فعلا .. وقد ظلت ولا تزال هذه الإمكانات تدعو طائفة من عباد الله أن تستغلها حي تتحول إلى حقيقة واقعة .. ولكن القيادات الإسلامية تجاهلت ، أو لم تستطع فهم توجهات الله ، واستبعاب طاقات العمل الحديد ، واستغلالها ، فأثارت الصراعات السياسية التي قضى الله عليها بعمل استمر ألف سنة ، وبالتالي صبغ المسلمون الدعوة بصبغة سياسية وقومية ، وجعلوا من الإسلام خصماً للحكومات ، ثم قالوا: هذا هو الدين الذي رضى الله به ، واختاره للمسلمين ، فأدى ذلك إلى اشتباكات مع الأمم المدعوة في كل مكان ، وبقيت جميع الإمكانات غير مستخدمة .

لقد ضيع المسلمون مدة تزيد على قرن ، حتى استيقظ الشيطان وأحل نوعاً جديداً من الشرك اسمه ( الشيوعية ) نجح فى أن يقوم مقام الشرك القديم وقد ظهرت العقبات فى البلدان الشيوعية والسائرة فى طريقها ، أمام ( الدعوة ) ، على النحو الذى كان فى الماضى أيام كان الشرك حاكماً ومتربعاً على العرش . غير أن الفرص لا تزال سائحة حتى الآن فى العالم غير الشيوعى .

وفى مسهل القرن الحامس عشر الهجرى يمكن البدء من جديد ، لاستثناف عمل لم نوفق فيه على امتداد القرن الرابع عشر الهجرى حتى فى العالم الذى لا يسيطر عليه الشيوعيون ..

إن هذا العمل هو البدء الصادق ( بالدعوة ) .. فلعلنا نقهر عصر الشرك الجديد ( الشيوعية والعلمانية ) وأيضاً لعلنا نمشى فى الطريق الذى تدفعنا إليه كل المؤشرات الكونية المترجمة للإرادة العليا .. سائرين نحو بناء إنسانية مومنة .. وحضارة تعمل للدنيا وترجو الآخرة فى سياق واحد .

تم الكتاب والله الموفق

of the of the street, 500 Jan 15 Cypelling Hilay week while likeway andir, alde.

رقم الايسداع

دار الصحوة للنشر والتوزيع القسساهرة شرة القسساهرة شرور عمال عبد الناصر بجوار عمارات المهندسين حدائق حلوان علوان

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

#### قضية هذا الكتاب

هذه هي الترجمة العربية لكتاب « إحياء الإسلام في المنظور القريب » للمفكر الإسلامي الهندي الكبير ( وحيد الدين خان ) الذي عرفه قراء العربية من خلال كتبه الكثيرة التي يقف في قمتها « الإسلام يتحدى » و « الدين في مواجهة العلم » وعندما أوكل إلى العلامة الكبير «وحيد الدين خان » مراجعة الكتاب ، وفوضني في نشره . . رأيت أن الإسم الذي اختاره الأخ المرجم قد بجد بعض الاعتراضات من حيث أن الإسلام في غبر حاجة إلى ( إحياء ) وإنما الذي محتاج إلى هذا ( الإحياء ) هم المسلمون أو هي ( علوم الدين ) و ( طرائق عرضه ) ، وليس الإسلام نفسه .. فدين الله ( الإسلام ) كما وصفه أحد المستشرقين « غضت طرى كأن عهده بالوجود أمس » وتخلصاً من مثل هذا الاعتراض رأيت تسميته « قضية البعث الإسلاى-المهج والشروط» مو كدا أن هذه التسمية تتمتع بالدقة نفسها التي تتمتع بها التسمية السابقة ، وهي تعبير صحيح تماماً عن (قضية هذا الكتاب) .!!

د . عبد الحليم عويس